
 

Red de Asociaciones Analíticas y Publicaciones Periódicas 

IX Jornadas Anuales 2025 

 

Del malestar al malentendido 

-El psicoanálisis entre las prácticas de la palabra- 

 

Estas novenas jornadas de la Red AAPP nos reúnen en la 

ciudad de Puerto Iguazú, provincia de Misiones. Más allá 

del atractivo paisaje de cataratas y selva que enmarca el 

encuentro de los amigos de la Red, la ciudad ofrece detalles 

quizá menos conocidos. La fotografía de nuestro flyer de 

difusión, sugerida por el comité local, muestra una esquina 

emblemática de Iguazú conocida como “las 7 bocas”, que 

representa muy bien el tema de nuestras Jornadas. La 

intersección de siete calles en un único punto de la ciudad 

reúne, pero también separa, despertando malentendidos. 

Como sucede en la ciudad de La Plata, las diagonales 

permiten llegar más rápido a un lugar, pero también 

desorientan al foráneo que desconoce su recorrido y 

destino. En esta ciudad-puerto del norte de la Mesopotamia 

la situación seguramente es similar y, en este caso, nos sirve 

para situar espacialmente el tema que nos convoca. 

Por otra parte, el título de estas IX Jornadas Anuales retoma 

el del seminario anual de este año: ¿Hacia dónde va el 

malentendido analítico? – De la agudeza que hay en 

lalengua, orientados por la enseñanza de Enrique Acuña y 

su pregunta: “¿hacia dónde va el ser diciente?”.  

N.º 31 

Septiembre 2025 

 

Staff 

 

Responsable 

Claudia Fernández 

 

Adjunto 

Mariángeles Alonso 

Carla Bertinetti 

 

 

Comité de conexión 

Daniela Gaviot (Bahía Blanca) 

Inés García Urcola (La Plata) 

Zinnia Osella (Misiones) 

Mara Vacchetta (Asunción) 

 

Asesor 

Fernando Kluge 

 



Sabemos que el punto de partida de todas las 

prácticas de la palabra es el abordaje del 

malestar subjetivo, que hoy se manifiesta en 

la emergencia desbordada de la angustia, en la 

expansión de la tristeza o en la euforia de las 

conductas compulsivas. Estas prácticas, que 

utilizan la palabra como instrumento 

fundamental, responden cabalmente a la 

propuesta freudiana de todo tratamiento 

anímico: “las palabras son los principales 

mediadores del influjo que un hombre 

pretende ejercer sobre los otros; las palabras 

son buenos medios para provocar 

alteraciones anímicas en aquel a quien van 

dirigidas y por eso ya no suena enigmático 

aseverar que el ensalmo de la palabra puede 

eliminar fenómenos patológicos, tanto más 

aquellos que, a su vez, tienen su raíz en 

estados anímicos”. En 1900, Freud ya 

señalaba el punto en común entre la cura 

médica y la cura milagrosa: el uso de la 

sugestión. Sin embargo, el método que más 

tarde desarrollaría, el psicoanálisis, se 

distanciaría de la sugestión directa y pondría 

en juego los resortes inconscientes del 

fenómeno amoroso, dando lugar a la 

transferencia como un uso controlado y 

superador de aquella. 

 

Hoy, las prácticas de la palabra con sustento 

académico e incumbencia en el ámbito 

denominado “salud mental” son llamadas 

prácticas psi, en el sentido que Foucault daba 

a la “función psi”. Ellas son, a grandes rasgos, 

las psicoterapias psicológicas, la terapia del 

psicofármaco avalada por la psiquiatría 

médica y las variantes del psicoanálisis 

freudiano. La pregunta que surge entonces es 

si este conjunto de prácticas bajo el régimen 

psi es homogéneo o no y, en ese sentido, qué 

uso de la palabra se realiza en cada una. 

 

En 2008, Jacques Alain-Miller hacía 

referencia a la posible “muerte de lo psi”: “El 

‘psi’ se ha vuelto un personaje familiar. No 

porque siempre se sepa precisamente lo que 

distingue al psicoanalista y al psicoterapeuta, 

al psiquiatra que da medicamentos y al 

psicólogo que no da. Para la opinión pública, 

el psi es primeramente alguien que los 

escucha”. Luego de señalar los beneficios 

sociales y subjetivos de la escucha a través de 

la palabra, advertía también una diferencia 

fundamental: “el público no se engaña; sabe 

muy bien cuándo el psi sirve ante todo a los 

intereses de un amo y cuándo está al servicio 

primeramente de aquel que habla”. En el 

contexto en que se expresaba, Miller aludía al 

intento de control estatal sobre las prácticas 

psi y a su reemplazo por los tecno-psi: “aquel 

que no escucha, cuenta y clasifica, compara. 

Observa comportamientos, evalúa 

trastornos, anota los déficits. Autonomía 

cero: obedece los protocolos, hace lo que se 



le dice, recoge datos, los entrega a equipos de 

investigación”. En el 2025 este nuevo 

personaje de tecno-psi bien podría ser la IA 

orientada a la salud mental, con el apoyo del 

algoritmo y su ley de probabilidad como 

garantía de neutralidad. Si bien estamos 

apenas en los inicios de esta posibilidad, ya es 

un hecho concreto el impacto de la tecnología 

en las prácticas de la palabra y, 

específicamente, en el psicoanálisis. Si el 

malestar no logra entrar en el equívoco 

significante —es decir, hacerse 

malentendido—, las posibilidades de 

producir una torsión son escasas o nulas. 

 

La noción de malestar es central en la lectura 

que el psicoanálisis propone sobre el lazo 

social, particularmente a partir del texto 

freudiano “El malestar en la cultura” de 1930. 

El malestar, eso que Freud denomina incluso 

como descontento, puede pensarse cómo 

algo estructural del sujeto en tanto hablante. 

Un malestar efecto de un malentendido 

radical. En este marco, Lacan sitúa que no hay 

posibilidad de relación sin malentendido, 

haciendo del equívoco no un obstáculo sino 

una condición constitutiva del ser hablante. 

Hay malentendido porque no hay proporción 

sexual, y es en ese punto donde el cuerpo hace 

su aparición en lo real. Pero el malentendido 

es también condición misma de ingreso a la 

experiencia analítica.  

Captar el malestar en el malentendido 

analítico supone leer el síntoma como 

modalidad de satisfacción, pero con una 

intención de significación que requiere al 

analista como complemento de la 

transferencia, hasta aislar lo real en juego. 

 

Esta concepción permite leer la posición 

particular del psicoanálisis frente a otras 

prácticas del lenguaje, acercándolo, en 

cambio, a la experiencia de la poesía -en tanto 

poiesis, creación-. Cada uno crea en el análisis 

con la hechura del lenguaje su traje a medida 

con el goce parasitario y disarmónico que lo 

agujerea. Si el psicoanálisis se sostiene en la 

apuesta por escuchar allí donde el discurso se 

fractura, entonces su potencia reside menos 

en resolver el malestar que en saber alojar el 

malentendido de lalengua de cada uno. 

 

Los invitamos a participar entonces de estas 

próximas Jornadas de la Red AAPP con los 

aportes de los trabajos que se presenten, los 

comentarios que resulten y las 

conversaciones que surjan. ¡Los esperamos! 

 

Texto escrito por: Fátima Alemán - Julia Pernía 

Comité organizador: Christian Gómez, Vanesa 

Ruppel, Claudia Espínola, Lorena Olmedo, Paola 

Castro, Zinnia Osella. 

Consejo de la Red AAPP: Inés García Urcola, Mara 

Vacchetta, Fernando Kluge, Julia Pernía, Fátima 

Alemán, Alejandro Sosa Días. 



 





 



LACAN ESQUINA BORGES  

 -LECTURAS EN CURSO-  

Christian Gómez 

Agosto 2025-mayo 2026 

 

Clase: Philum 1 

Enseñar leyendo. Lacan, Borges 

 

Por Julia Pernía (*) 

Un encuentro fantaseado entre Borges y Lacan, 

fortuito, como si ocurriera en los pasillos silenciosos 

de una biblioteca, da lugar a esta invitación: Lacan 

esquina Borges, efecto de una hystoria. Allí resuena 

una infancia atravesada por Borges y se enlaza con la 

enseñanza de Lacan, transmitida a través de Enrique 

Acuña. Tomar la palabra en tanto analizante: de eso 

se trata en estas Lecturas en curso dictadas por 

Christian Gómez. 

Phylum es el título de esta primera clase, en referencia 

a la expresión con la que Lacan afirma, en el 

seminario sobre La carta robada, que la obra de 

Borges resulta “tan armónica con el phylum de nuestro 

discurso”. En botánica, el término designa aquello 

que se ubica entre el reino y la clase, como articulador 

de un orden, pero también significa raza, estirpe o 

clan. En este doble registro, la obra de Borges 

armoniza con el discurso de Lacan. 

“El estilo es el hombre al que nos dirigimos”: ya no 

se trata de humanismo, sino del inconsciente como 

discurso del Otro. En ese Otro se inscribe también el 

porvenir del lector. Ese mensaje no es más fingido 

que la verdad cuando habita la ficción. Lettre, la letra-

carta, es un significante vacío de significación en sí 

mismo, pero capaz de producir efectos en su 

combinatoria dentro de una cadena. No hay 

significación a priori. Por eso, al comentar The 

Purloined Letter, Lacan prefiere traducirla no como 

robo, sino como desvío. 

Es en este punto donde se inserta la referencia a 

Borges, para distinguir entre exactitud y verdad en el 

orden simbólico. La verdad de un sujeto no puede ser 

captada por él mismo, sino que debe provenir de una 

alteridad radical: el Otro. En la tensión entre verdad 

y mentira aparece la noción de nulibiedad, término 

presente en el Tesauro de Roget, un repertorio de 

sinónimos y términos relacionados, organizado por 

ideas y categorías conceptuales. Este neologismo 

significa literalmente “que no está en ninguna parte”, 

y Lacan lo utiliza para referirse a la no-localización de 

la carta y a su imposibilidad de ser atrapada en la 

exactitud. 

En su ensayo El idioma analítico de John Wilkins, 

Borges señala que el sistema propuesto por Wilkins, 

aunque ingenioso, presenta deficiencias 

significativas. Wilkins intentó clasificar el universo en 

cuarenta categorías, subdivididas en diferencias y 



especies, asignando a cada una una sílaba específica. 

Sin embargo, Borges destaca que este esquema es 

arbitrario y conjetural. Se trata más bien de captar que 

la carta está en otro registro, más cercano, plantea 

Christian Gómez, al Borges del idioma de los 

argentinos, donde, al hablar del truco, sitúa la 

habitualidad de la mentira: una palabrería tramposa 

que a veces miente con la verdad. 

 

 

 

 

 

 

 

 

(*) Miembro de la Asociación de Psicoanálisis de 

Misiones 

INSTITUTO SIGMUND FREUD -

APM 

Seminario Anual 2025 

Lo que se pierde -verdades y 

ficciones en análisis-  

 

Por Lorena Olmedo (*) 

 

“La inconsistencia del Otro: de Fibonacci a Pascal” 

fue el tema abordado en la quinta clase del seminario 

anual “Lo que se pierde: verdades y ficciones en 

análisis”, en la noche del martes 9 de septiembre, a 

cargo de Claudia Espínola y Fernando Kluge.  

 

La docente inició su intervención retomando la 

referencia de Enrique Acuña al Otro del desengaño, 

donde plantea que se trata de dejarse engañar por el 

inconsciente, como una vía distinta para no caer en 

las trampas de lo imaginario. 

 

El significante engendra un mundo en el que el sujeto 

habla a condición de entrar en el equívoco. Para ello, 



retoma la referencia de Lacan a la apuesta de Pascal, 

situada en el Seminario 16. Si hay apuesta, es porque 

algo ya está perdido, pero también porque algo puede 

perderse y recuperarse como plus. 

 

En este punto, lo que está en juego en el psicoanálisis 

-como enseña Enrique Acuña- es otra apuesta, y con 

ello, la posibilidad de encontrarse con un nuevo azar. 

Pero para que eso suceda, el sujeto debe consentir 

que hay una causa vacía de sentido común, y es eso 

lo que permite que haya otra apuesta.  

 

En su comentario, Fernando Kluge menciona que 

Lacan recurre a Fibonacci para retomar en Freud la 

marca primera, como trazo, que conlleva como 

consecuencia un objeto perdido. 

 

Lo simbólico introduce un hiato: una incidencia del 

significante que produce una pérdida.  

Ahora bien, ¿cómo se relacionan? Esa es la búsqueda 

de Fibonacci. 

 

La proporción es la relación que puede establecerse 

entre cifras. La marca primera es la que inicia la serie 

significante, pero es a partir de allí que se introduce 

una pérdida que da lugar a esa serie y a una 

consistencia. La relación proporcional permanece 

siempre igual. 

 

Lacan plantea la no proporción de la relación sexual; 

es decir, que el objeto a es lo que comanda la serie, 

pero al mismo tiempo es lo que no se escribe. Y ese 

elemento, al ser heterogéneo a la serie, es lo que 

produce una inconsistencia. 

 

Consistencia del objeto, inconsistencia del Otro, es 

decir, del significante. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(*) Presidenta de la Asociación de Psicoanálisis de 

Misiones. Docente del Instituto Sigmund Freud.  



BIBLIOTECA FREUDIANA 

OBERÁ 

Seminario anual 2025: La clínica 

analítica -entre la clase y el caso. 

Eje II: ¿Qué nombran los 

síntomas? 

Por Carla Bertinetti (*) 

El día jueves 21 de agosto, se realizó por trasmisión 

de zoom la quinta clase del seminario anual de la 

Biblioteca Freudiana Oberá. Alicia Dellepiane estuvo 

como docente invitada de la Red de Asociaciones 

Analíticas y Publicaciones Periódicas con los 

comentarios de Carla Bertinetti, miembro de la 

Asociación de Psicoanálisis de Misiones. 

La clase inició por la vía del comentario dando 

apertura al segundo eje del programa: ¿qué nombran 

los síntomas? y en articulación con el debate de los 

universales: el realismo de las estructuras y el 

nominalismo del síntoma. 

Abordando la dimensión del síntoma en tanto arreglo 

respecto del goce de cada uno y de entrada articulado 

al inconsciente, es posible delimitar un modo 

particular de respuesta que deriva de una singular 

apelación. Lo que tiene de singular una apelación  -

expresión tomada de Enrique Acuña en “Un 

inconsciente entre leyes y clases”- es que señala que 

es ahí donde podrá constatarse cómo cada caso será 

único en la manera de arreglarse con el sufrimiento. 

El comentario introdujo la pregunta de si un síntoma 

podría funcionar como nombre para alguien. Una 

respuesta posible es la asimilación de un síntoma 

como estilo de vida, que en psicoanálisis es leído 

como modalidad de goce. También las creencias 

clasificatorias de una época tienen su parte, como lo 

detalla Christian Gómez en “Consentimiento y 

posición del inconsciente” al situar que cuando el 

quiste de la excepcionalidad organiza una vida, algo 

queda por fuera: lo particular de la experiencia.  

Posteriormente, en el desarrollo de la clase fue 

posible localizar que en la práctica clínica no se trata 

de un debate filosófico sino de la posición particular 

ante el universal del lenguaje como traumatismo. 

Como punto nodal de la clase, Alicia Dellepiane 

señaló la orientación por la pragmática del 

diagnóstico para situar que las clasificaciones 

ordenan un campo conceptual y permiten que 

tengamos una lengua común pero, deben articularse 

a la historia individual en la dirección de la cura. Es 

decir que dicha pragmática se da en función del para 

qué el practicante necesita de un diagnóstico y si en 

su recorrido logra localizar que de entrada no se trata 

de hacer del diagnóstico una ontología -en la que los 

síntomas sean tomados como entidades que 



subyacen a las estructuras- podrá estar atento a otros 

detalles, unos más ligados a los juegos del 

significante. La docente destacó que éste es un modo 

de estar en mejor posición para dirigir la cura hacia lo 

que introdujo como el creacionismo del significante 

de cada uno. Cuanto menos orientado se esté por 

erradicar los síntomas más se podrá trabajar hacia la 

singularidad que hay en eso, pero esto requiere no 

reducir el síntoma a lo patológico. 

Avanzada la clase, trabajó en torno a la consideración 

de que, si bien el significante y el significado tienen 

una relación arbitraria, sin embargo, hay una especie 

de ilusión de que las palabras se corresponden con las 

cosas que nombran.  

Como hay discursos Amo que brindan los 

significantes que marcan al sujeto y para ilustrar lo 

antes dicho, pero al modo de una praxis de la 

desclasificación, la docente presentó dos recortes 

clínicos en los que el recurso al nombre propio operó 

como bálsamo para la angustia. De este modo, puso 

en juego que hay un universal: el de que todo sujeto 

queda traumatizado por el lenguaje, pero también hay 

un particular que es la respuesta a ese traumatismo 

(con el síntoma), no obstante, queda aún algo por 

verse en un análisis: cómo cada uno se nombra en esa 

trayectoria.  

(*) Miembro de la Asociación de Psicoanálisis de 

Misiones. Docente del Instituto Sigmund Freud. 

ASOCIACIÓN DE 

PSICOANÁLISIS DE MISIONES - 

BIBLIOTECA FREUDIANA 

IGUAZÚ 

Seminario anual 2025. 

El mito individual del neurótico -

entre síntoma y fantasma-.  

Por Claudia Espínola (*) 

 

El viernes 1 de agosto, continuamos con el seminario 

anual “El mito individual del neurótico -entre 

síntoma y fantasma”, en su segundo eje: “Fantasía y 

sueño diurno”, clase a cargo de Lorena Olmedo, con 

los comentarios de Vanesa Ruppel.  

La docente retomó la hipótesis que señaló Christian 

Gómez el año anterior y que dio lugar a este 

seminario, que es la torsión que Sigmund Freud 

realiza en “Pegan a un niño”: ¿el niño moldea sus 

fantasías según el folclore de los cuentos infantiles o 

los cuentos tocan la verdad de la fantasía infantil? 

Para abordarla se preguntó qué ocurre con el goce en 

la escucha de los cuentos y cómo ello es retomado en 

la fantasía.  

Es importante recordar, en este punto, el matema que 

Lacan hace del fantasma, articulado a la pregunta del 

neurótico ¿qué soy para el Otro? 

¿Qué hay de infantil en los cuentos? Lo infantil no es 

una etapa evolutiva. Germán García en “Infancias 

niños/niñas” da cuenta de que lo infantil es un 

recurso que Freud escucha en sus pacientes adultos.  

Lo infantil de un sueño es la actualidad que 

predomina en el deseo que realiza, y que un deseo 



actual presta sus representaciones a la realización de 

un deseo pretérito que carece de representaciones 

propias.  

La docente indicó, entonces, que el inconsciente 

freudiano es atemporal.  

No hay recuerdos infantiles, sino recuerdos referidos 

a la infancia, como un espacio construido por los 

adultos, un recurso. Se refirió a la diferencia entre las 

ensoñaciones, sueños diurnos, y las fantasías.  

Señaló, al modo de una banda de Moebius, el planteo 

de que la fantasía es una estructura a partir de un 

soporte que son los cuentos, y que estos guardan 

relación con los deseos inconscientes, fantasías. Así 

ubicó la diferencia entre “El creador literario y el 

fantaseo" (1908) con respecto al texto “Pegan a un 

niño" (1919), rastreando en este último que hay algo 

universal, hay lo no dicho, un cese de las 

asociaciones, un límite. Estas fantasías no conducen 

a una realidad de hechos. En ese límite de "Pegan a 

un niño" Freud ubica la construcción del fantasma. 

A diferencia de la proliferación de las ensoñaciones, 

la fantasía tiene la condición de ser estructural, rígida 

e inmutable, no está vinculada a los hechos de la 

realidad y en todo caso, constituyen su marco. 

Freud ubica 3 fantasías que tienen el carácter de ser 

universales, originarias, y que responden a preguntas 

enigmáticas en torno al deseo, responde la fantasía de 

seducción; a cómo venimos al mundo, responde la 

fantasía del coito entre los padres, y a la pregunta por 

la diferencia sexual, responde la fantasía de 

castración. Son respuestas a lo que no se sabe. 

Ubicó así, que hay cuestiones que el niño escucha y 

que no comprende: “cosas vistas u oídas y solo 

después comprendidas”, momento en que puede dar 

un sentido, resignificando con la fantasía. Y que 

configura su realidad psíquica. 



Vanesa Ruppel se refirió a la literatura propia de la 

época victoriana en articulación con detalles de casos 

clínicos de Freud. Nombra el libro Struwwelpeter 

traducido como Pedro Melenas, de Heinrich 

Hoffman; La Trágica historia de Paulina y los 

Cerillos; Los siete cabritos; la referencia a Conrad del 

Struwwelpeter que era un “Lutscher”, un chupeteador -

“La Historia del Pequeño Chupa-dedo” (“Tres 

ensayos de Teoría Sexual”) y su articulación con el 

caso Dora. 

Como así también la “Bibliothèque rose” colección de 

libros infantiles y juveniles, populares junto a La 

cabaña del Tío Tom de Harriet Beecher Stowe, que 

nombra en “Pegan a un niño”. 

La próxima clase será el 5 de septiembre, estará a 

cargo de Paola Castro, con los comentarios de Karina 

Treurnicht. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(*) Miembro de la Asociación de Psicoanálisis de 

Misiones 

ASOCIACIÓN PSICOANALÍTICA 

PARAGUAYA ARANDÚ 

Desde Arandú/Psicoanalítico 2025 

 

 Por Mara Vacchetta (*) 

 

Compañeros de la RED AAPP a la que pertenece 

Arandú/Psicoanalítico con enorme agradecimiento 

porque esta asociación nos ha permitido crecer 

muchísimo en lo epistémico y en lo relativo a todos 

los resultados que la práctica de la Ética institucional 

permite.         

                                                                              

Desde que fundamos esta Sociedad, buscamos un 

consultor y lo conseguimos en Enrique Acuña, quien 

nombró también a Christian Gómez para el mismo 

significativo papel. A partir de ello, y en el transcurrir 

de sus venidas a Asunción, hemos obtenido con ellos 

un rico y útil diálogo. Generalmente venían a fines de 

año, cuando nosotros terminábamos nuestro curso 

que consistía en un plan curri-cular de tres años en el 

que enhebrábamos la Enseñanza de Freud y Lacan, 

con el agregado de supervisión de casos. Luego, 

cuando nos encontramos atravesados por la 

pandemia empezamos otro tipo de cursos bajo la 

modalidad de la virtualidad, enfocándonos en un solo 

tema, pues con las clases a distancia restamos otras 

actividades como las prácticas clínicas y las 

supervisiones.         

                                                                                                                                                

Actualmente, seguimos con reuniones menos 

sistemáticas (enseguida explicaremos la causa), 

aunque hacemos debates ya sea de cine – “cine con 

psicoanálisis” cada año en la Sala Moliére de la 

Alianza Francesa de Asunción – y conversatorios 

sobre libros publicados por los miembros de Arandú 



o sobre temas urgentes como el que paso a comentar 

y que es la razón del cambio que prometimos 

esclarecer.          

                                                                                                                                                                                   

Ocurre que en Paraguay hay una entidad llamada 

ANEAES, que vigila la Enseñanza terciaria siguiendo 

la orientación de universidades norteamericanas. Y 

sabemos que estos anglófonos son empiristas lo que 

significa que para ellos sólo es digno de estudio 

científico un elemento mensurable.  De esta manera, 

nosotros quedamos marginados como pseudociencia 

y por tanto, el psicoanálisis fue sacado de los 

programas de las Facultades de Psicología. Quien 

esto escribe, iba siempre a las aulas de estas facultades 

a distribuir volantes haciendo la propaganda de los 

cursos a Arandú pero luego de la LEY ya no me 

dejaron entrar y si acaso entrase, la actitud de los 

alumnos era casi de burla.             

                                                      

De seguir así, no vamos a tener aspirantes a 

aprendices de psicoanálisis en la siguiente generación. 

Es un escenario muy serio, porque se está 

globalizando en la medida en que para el “otrora 

primer mundo” solo las ciencias fácticas cuentan. Y 

es más, así como Descartes nos recuerda “Pienso 

luego existo”, en el mundo digital que nos está 

inundando, campea “No pensar para existir”.  

                                                                                                                                                                           

El otrora “1er mundo” ahora exhibe cada vez más 

ignorancia pues su escala de valores se redujo al 

hedonismo de la sociedad de con-sumo, entonces, sin 

valores superiores, les resta solamente el narcisismo 

y la paranoia- que son sentimientos muy arcaicos – y 

es por eso que estamos permanentemente con el 

riesgo de una conflagración mundial. Sumado a ello, 

estos países ostentan una tecnología exponencial, que 

si no tienen la brújula de la filosofía, corremos el 

riesgo de ser reemplazados por los robots 

humanizados. Este avance de un mundo digitalizado 

nos puede afectar a todos y por ello no podemos 

estar como sordos sin que oigamos la llegada de un 

mundo nuevo del que como psicoanalistas tenemos 

que precavernos e ir creando mecanismos de defensa.  

 

Es una preocupación considerable la que tenemos en 

Arandú acerca de nuestro panorama, al que estamos 

dedicando parte importante de nuestro tiempo, 

restando parte de nuestro programa de clases y 

poniendo mucha libido en reuniones con las 

instituciones que nos afectan tales como la 

ANEAES, el CONES y la SPPS, que es la Asociación 

de Psicólogos.  Pero es prudente que no desarrolle 

este tema porque pese a nuestro apasionado esfuerzo, 

esto puede resultar un gran fracaso, por ello, 

dejémoslo para hablarlo más adelante, cuando 

vayamos sabiendo los resultados de nuestra lucha.  

 

Por eso prefiero comentar el conversatorio sobre 

poesía que tuvimos con la autora poeta Maricruz 

Méndes Vall- hija de un político patriota perseguido 

por Stroessner y gran compositor de guaranias 

Epifanio Méndez-. Ella fue alumna de Pichon Riviére 

y actual directora de una gran institución dedicada a 

la literatura. El interés por la poesía es por-que 

sabemos que –dicho por el propio Freud- la poesía 

llega con sus oleajes a riveras en donde el 

pensamiento racional no accede.   

 

Compartimos a continuación sus propias palabras 

(texto de abajo), en tanto, antes vamos a hablar de 

Charles Rodas, un médico psiquiatra de formación 

psicoanalítica, ensayista, cuyo último libro está 

titulado como El deseo de no vivir. Texto al que le 

vamos a dedicar un conversatorio una vez que 

volvamos de la Jornada de Puerto Iguazú.                                                                                                                                                     



Su libro trata un tema de total actualidad porque 

somos testigos de grandes destrucciones de las 

familias debido a que el padre ya no ejerce la Ley y 

los hijos están cada vez más aislados con sus celulares 

con el agravante de que ya no tienen por qué estudiar 

dado que con consultarle a la inteligencia artificial, ya 

obtenemos las respuestas esperadas. Los chicos están 

cada vez más desorientados y desanimados y ese 

vacío por falta de proyectos que los aguijoneen, 

facilita la caída en estados depresivos y con el arrastre 

de un preocupante aumento de intentos de suicidio. 

 

Es muy rico su escrito porque recurre a un sustrato 

filosófico, económico/político y sociocultural. 

Recurre a Emile Durkheim, que es el primero en 

hablar del suicidio y pone como causa la “anomia”. 

Durkheim habla de la falta de normas e incapacidad 

de la estructura social de proveer lo necesario para 

lograr las metas de una comunidad.  Charles muestra 

su erudición y recurre a Sartre, a Camus, a Hegel, a 

Marx y va explicando cómo se fueron perdiendo los 

lazos comunitarios desde la antigüedad, pasando por 

el medioevo, el renacimiento, la era industrial y ahora 

en esta etapa contemporánea donde la globalización 

está creando millones de individuos que sin 

contención alguna son meras “hojas al viento”.  

 

Charles presenta tres casos clínicos de mujeres que se 

suicidaron y la resonancia en sus familias a quienes él 

es-tuvo asistiendo y conversando.  El autor se formó 

en Trieste, Italia, con Franco Basaglia quien 

promueve la desmanicomialización y es así que este 

discípulo suyo lucha a través de diferentes 

instituciones de salud mental por cambios radicales 

en las cárceles y hospitales psiquiátricos en Paraguay.                                                                                                                            

 

Su libro termina con casos de sujetos que lograron 

superar su tendencia al suicidio gracias a la ayuda 

psicoanalíticas a la elaboración de proyectos que los 

estimulasen a vivir y de aprender a rodearse de 

nuevos vínculos que los amparasen y a quien él 

también pudiera ayudar.  

 

Poemas del libro Fronteras Hilvanadas, de Maricruz 

Méndez Vall. Editora Rosalba, Asunción, 2025. 

 

Este poemario surge en momentos de transitar por 

un problema de salud y de su paciente recuperación, 

que me impidió caminar por varios meses. A la vez, 

fue un año particularmente marcado por las 

violencias de cada día y las guerras fabricadas por los 

intereses mundiales.  

 

Tal vez pensando en el proceso de escritura, puedo 

decir que los poemas nacen de liberar la palabra, jugar 

con ellas, elegir algunas y buscarle sentido a pocas, 

con antiguas o nuevas significaciones. Y a partir de 

allí escarbar el sentido o el sinsentido de las mismas. 

 

Caminante habrá surgido por imposibilidad real de 

hacerlo. No poder caminar es como ir perdiendo y 

perdiéndose en el camino vital propio. Entonces 

queda resistir buscando otras formas de caminar, 

otras significaciones que encuentren sentido a este 

momento de la vida. Y me dí cuenta que podría tal 

vez recorrer/caminar mi vida y apostar por la 

esperanza. 

 

Claro que todo este análisis es posterior al poema. 

Digo lo que sé pero que no sé que sé.  

 

Contraataque, tiene más que ver con cómo voy a 

enfrentar el aquí y ahora, ante tanta violencia 

empecinada alrededor, qué armas elijo hoy en esta 

defensa de la vida, entonces busco en mi bolsa de 



saberes y encuentro la única que me sigue reparando, 

sanando: la escritura. 

 

Caminante 

 

Me dicen que camine 

que es saludable 

que así la vida se alarga… 

desde pequeña entonces 

tomé ese hábito y caminé 

territorios hermanos 

amores 

estrellas 

también hilé algunos versos/ 

fui audaz 

intenté trepar la luna 

en un acto demencial 

y me perdí… 

encaprichada dejé los pies 

a un costado 

y caminé con el alma 

con las vísceras/ 

aún sigo en lo imposible 

esquivando 

odios 

golpes 

fundamentalismos 

guerras de toda laya 

recorro horizontes mutilados 

a veces me canso… 

pero sé que están llegando 

puedo verlos avanzar 

son caminantes sin zapatos 

empedernidos 

rescatistas de esperanzas. 

 

Contraataque 

 

Ante el dolor estancado 

elijo el dolor trashumante 

la lluvia fresca y las alas del colibrí 

resistiendo la embestida 

de los aguijones/ 

intento calmar al cuerpo 

cada vez que la impaciencia 

escala por mi espalda/ 

prefiero la mano tendida 

al puño cerrado de la bronca 

anunciando el golpe/ 

y si nada de esto fuera posible 

en el mundo del revés 

desenvaino una afilada 

pluma 

aún me queda 

el oficio de escribir. 

 

 

Agosto 2025, Asunción. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(*) Responsable de la docencia de 
Arandú/Psicoanalitico. Paraguay 



INSTITUTO PRAGMA 

Seminario anual 2025: Práctica 

analítica y política del síntoma 

 

Lo social y su incidencia en la 

sesión analítica, hoy. 

 

Por Mariángeles Alonso (*) 

 

El jueves 21 de agosto nos encontramos en forma 

virtual para la 11ª clase del Seminario anual “Práctica 

analítica y política del síntoma” del Instituto Pragma. En 

esta ocasión, la clase estuvo a mi cargo y contamos 

con la participación de Aldana Macena, miembro del 

Instituto Sigmund Freud (Posadas), en los 

comentarios.  

 

En esta oportunidad, la clase giró en torno a algunos 

de los temas planteados en el eje 3 del programa, 

titulado “La sesión analítica hoy”. Puntualmente 

abordamos el tema: El psicoanálisis y su incidencia social, 

interrogándonos acerca de los efectos del ascenso del 

objeto a al cenit social. 

 

Para dar inicio a la clase y situarnos en contexto, 

Aldana Macena compartió algunas orientaciones y 

puntuaciones sobre el objeto, partiendo de la 

referencia freudiana al nombrar al objeto perdido y a 

la vivencia de satisfacción. Tomó algunas 

definiciones presentes en el Seminario 10, nombrando 

al “objeto a”, la invención lacaniana, como ese resto 

que no puede ser simbolizado y que es el fundamento 

del sujeto deseante.  

 

Por mi parte, organicé la clase a partir de la entrevista 

“Lacan y la política” y de la conferencia “Una 

fantasía” publicadas en el libro Punto Cenit – Política, 

religión y el psicoanálisis- de Jacques Alain Miller. 

Además de tomar dos textos de Enrique Acuña: “El 

objeto (a) salta a lo social” y “El capitalismo se realiza 

en el consumo del sujeto”. 

 

En la entrevista mencionada, Miller plantea que el 

psicoanálisis inauguró algo diferente al poner en 

juego que las pulsiones deben satisfacerse y que a 

falta de esa satisfacción, aparece el malestar, la 

enfermedad, la neurosis y el síntoma. Plantea además, 

la huella que deja el psicoanálisis sobre lo social, 

cuando más allá de los tratamientos individuales, se 

ven efectos del mismo en la época, que sitúa por 

ejemplo en la decadencia de la prohibición y en el 

derecho a gozar de las pulsiones.  

 

Por otro lado, plantea una diferencia entre el 

psicoanálisis y la política, al situar que esta última 

procede por identificación, manipulando los 

significantes amo, para capturar al sujeto. Y sitúa al 

psicoanálisis como reverso de esta operación, ya que 



va en contra de las identificaciones del sujeto, las 

deshace una por una, las hace caer como la piel de 

una cebolla, devolviéndole al sujeto su vacuidad 

primordial, para que pueda atravesar sus fantasmas y 

tomar un nuevo punto de partida. 

 

En la conferencia “Una fantasía”, se interroga acerca 

de la desorientación de los sujetos contemporáneos y 

propone situar su inicio en el momento en que la 

moral civilizada, tal como la describía Freud, se 

quebró y se disolvió. A partir de allí, señala la 

emergencia de un nuevo astro en el cielo social: el 

objeto a formulado por Lacan. Este objeto, lejos de 

inscribirse en la lógica de los límites que Freud había 

establecido, surge de un forzamiento que impulsa 

siempre más allá de toda medida. 

Como señala Silvia Tendlarz en la introducción al 

libro, el ideal ha sido reemplazado por el objeto a en 

el cenit social. En consecuencia, la inserción en lo 

social ya no se sostiene tanto en las identificaciones, 

sino en la lógica de la consumición. De este modo, el 

lazo social adquiere un matiz adictivo propio de una 

época marcada por la adicción generalizada, donde 

los sujetos consumen los objetos que el mercado 

ofrece con la ilusión de aplacar una insatisfacción 

estructural. Sin embargo, esta operatoria no alcanza a 

colmar el anhelo de felicidad, que permanece siempre 

fuera de alcance. 

Siguiendo la enseñanza de Enrique Acuña en los 

textos citados, podemos decir que el objeto a, en 

tanto invención lacaniana, irrumpe tanto en lo social 

como en la experiencia analítica: aparece como resto 

que retorna en la palabra del sujeto y como efecto 

sorpresivo en los síntomas de la época. Mientras el 

discurso capitalista multiplica objetos técnicos que 

funcionan como señuelos de felicidad, consumiendo 

finalmente al consumidor, el psicoanálisis propone 

un trabajo de vaciamiento que hace lugar al goce de 

la palabra y al atravesamiento del fantasma. En 

contraste con las identidades masificadas y los 

imperativos de época, el objeto a se sostiene como 

inapropiable e inconmensurable, señalando un 

imposible lógico —el “no hay relación sexual”— y 

convocando al analista a ejercer su función de 

bricoleur, inventando en cada caso una salida singular 

en el lazo social.  

Para finalizar, me interesó referirme a la conferencia: 

“El psicoanálisis como respuesta a lo real de hoy” 

dictada por Eric Laurent en la Facultad de Psicología 

de la Universidad de Buenos Aires en noviembre del 

2024, ya que toma, en primer lugar, la función del 

padre después del patriarcado, y, en segundo lugar, la 

solución trans, para ejemplificar desde el psicoanálisis, 

algunos modos de respuesta ante lo real de la época. 

Luego de la clase se abrió el espacio para preguntas y 

comentarios, planteándose algunas direcciones por 

las cuales continuar la enseñanza e investigación.  

 

Bibliografía:  

Miller, Jacques-Alain: Punto cenit – Política, religión y 

psicoanálisis- Conferencias: Lacan y la política y Una 

Fantasía. Colección Diva, 2012. 

Acuña, Enrique:  El objeto (a) salta a lo social. En 

Vidas pulsionales. El Ruiseñor del Plata, 2018. 



Acuña, Enrique:  El capitalismo se realiza en el 

consumo del sujeto. En Conceptual –Estudios de 

Psicoanálisis- Nº 17, Ediciones El Ruiseñor del Plata -

Biblioteca Freudiana de La Plata, Octubre 2016. 

Lacan, Jacques: El  Seminario, libro 10, (1962-1963), La 

angustia. Paidós. 2004. 

Laurent, Eric. El psicoanálisis como respuesta a lo 

real del hoy. Conferencia UBA, Buenos Aires – 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(*) Miembro del Instituto Pragma. Asociación de 

Psicoanálisis de La Plata 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

PRÓXIMA CLASE: SÁBADO 25 DE OCTUBRE, 11 HORAS 

Docente: Alejandro Sosa Días 

Comentarios: Mara Vacchetta 


