Analytica del Sur

Psicoandlisisy Critica

Wittgenstein: lo verdadero, lo falso y el silencio
Alan P. Gueret - Monday, November 11th, 2019

Te escribo cartas de viajante de comercio esperando que oigaslarisa
y €l canto — os Unicos (¢los unicos qué?) gue no se envian, ni las
l&grimas. Solo me interesa en el fondo o que no se expide, no se
despacha de ninguna manera.

(Jacques Derrida, La tarjeta postal: de Socrates a Freud y mas all4,

1980).
-
g - |5 .
: i\*;f-‘_ :
e - e S i e | CYCSSRCEN | Lo VoS
— -.\__,- M“"\,‘:'.\I }‘1‘5{ H
.l'{ L < y}_ :
T
: Ll e
= .lplyp.

En visperas del verano de 1994 Jacques-Alain Miller mostraba un especial interés por la funcion
gue cumple la l6gica del fantasma en el curso del andlisis con miras a la conclusion de la cura.
Tanto en el curso «Donc, La légica de la cura» (1) como en el discurso «Lo verdadero, lo falso y
el resto» (2) fueron esbozados los elementos necesarios para comprender como la |égica opera
efectivamente en el discurso analitico. Para esto tuvo que diferenciar primero ciertas teorias
existentes sobre la verdad para luego llegar a la propuesta de Lacan. Y durante ese recorrido
inexcusablemente tuvo que transitar por la logica proposicional de Wittgenstein, es decir, por
aguella que considera que las proposiciones |6gicas hablan solamente de lo verdadero y o falso,
como si cada proposi cién fuera absolutamente el nombre de lo verdadero o e nombre de lo falso.

El presente escrito (*) se detendra en ese punto y tendra como propdésito describir muy brevey, por
supuesto, parcialmente, los didlogos que mantuvieron estos tres autores sobre la cuestion de lo

Analytica del Sur -1/9- 14.01.2026


https://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/wittgenstein-lo-verdadero-lo-falso-y-el-silencio/

verdadero, lo falsoy € silencio -¢0 €l resto?.

1. Wittgenstein: lalogica de lo verdadero y lo falso

En el primer Wittgenstein una proposicion es verdadera si no tiene contradiccion (3). Por gjemplo,
si decimos «es de dia» obtenemos solamente la descripcidn o constatacion de un hecho (4). Pero si
en cambio expresamos «es de dia si es de dia» tendremos una formulacion que logra un dicho sin
contradiccion. Una proposicion logica que no contiene ningun intersticio en el cual pueda
insertarse una variable falsa. El elemento conectivo, o mejor dicho, el factor conjuntivo seria, en
este caso, €l si. Una situacion similar ocurririasi escribimos A y B simplemente con el y. Tanto €l
Sl como €l y operan entre estas proposiciones cuales reglas de inferencia.

La proposicion es verdadera entonces porque la construccién gramatical de lo verdadero esta dada
por un elemento conjuntivo que no admite oposicion falsa. Este componente es o que en el
Tractatus Logico-Philosophicus se conoce como «correspondencia«, «concordancia» o
«figuracion«. Una correspondencia entre la idea y la cosa. EI mundo es «figurado» por el
«pensamiento» (o el lenguaje). Es decir, a los hechos del mundo corresponden pensamientos y
proposiciones. De ahi que J.-A.Miller ubique a lateoria de Wittgenstein en la de la representacion;
en una teoria especular de la verdad que habla de lo dicho, de la proposicién, como de un cuadro
del mundo.

Posicionar alaverdad en un esgquema de representacion equivale a decir que hay una adecuacion
del entendimiento a la cosa. Un esquema que ubica, que hace depender la verdad de la
correspondencia, siempre a la correspondencia entre laideay la cosa. Es —por decirlo de alguna
manera—una correspondencia entre el lenguaje y el pensamiento: a cada palabra le corresponda
unaidea paratransmitir al otro. De modo que hace de lo verdadero y de lo falso no propiedades de
las proposiciones sino referencias.

La estructura gramatical esta compuesta ademés con proposiciones que comprenden a la totalidad
de los hechos que constituyen el mundo. Esta circunstancialleva a Lacan a decir, por g emplo, que
en el Tractatus no hay otra verdad que la inscripta en alguna proposicion. El hecho de que «sea de
dia» es solo producto de que eso sea dicho. Lo verdadero depende solo de la enunciacion, a saber,
si es enunciada a propésito. Asi, cualquier cosa que se enuncie es o verdadero o falso, y que
enunciar esto de que es o verdadero o falso, es forzosamente verdadero aun cuando esto anule el
sentido (5). Evidentemente Lacan se refiere alo que en Wittgenstein seria una tautologia, a saber,
proposiciones ldgicas que son siempre verdaderas, cualesguiera fueran los valores de verdad de sus
componentes.

Lateoria de la correspondencia o de la representacion —como la denomina Miller— se diferencia
de a menos dos mas, sin contar |a propuesta por Lacan. En primer lugar de aquella aristotélicay
estoica segun la cual no podria decirse nada sino solo lo verdadero, y si se dijera algo falso se
podria ver inmediatamente. Y en segundo lugar de la teoria articulatoria o sistemética de la verdad
conforme la cual la verdad esta situada en un plano de autonomia en el orden simbdlico (v. gr.:
«hay luz» cuando es de mediodia, que constata que hay luz, y en ese nivel, la verdad es decir que
«hay luz» cuando hay luz, y a medianoche, |o que era verdad doce horas antes se ha convertido en
mentira).

Laldgica de la correspondencia se distancia de las dos anteriores, pues habla exclusivamente de o
verdadero y lo falso, de suerte tal que todo aquello que esté por fuera de esos dos vectores, serén,

Analytica del Sur -2/9- 14.01.2026



sencillamente, «absurdosx.

Esta «absurdidad» es referenciada en el prologo del Tractatus cuando se consigna que lo que
siquiera puede ser dicho puede ser dicho claramente; y de lo que no se puede hablar hay que callar.
El libro intenta trazar un limite al pensar, 0 més bien, no a pensar, sino a la expresion de los
pensamientos. El limite —dice Wittgenstein— solo podra ser trazado en el lenguagje, y lo que
reside «mas alla» del limite sera simplemente «absurdo». En efecto, el Tractatus eslateoriade lo
gue puede ser expresado mediante proposiciones, esto es, mediante el lengugje (y, o que es lo
mismo, |o que puede ser «pensado») y o que no puede ser expresado mediante proposiciones, sino
solo «mostrado» (6).

Las anteriores son las divisiones elementales del texto: lo que puede ser pensado, puede ser
expresado; y 1o que no puede ser pensado, a saber, 1o indecible, puede ser Gnicamente «mostrado;
o a revés. lo que puede ser «mostrado» no puede, por afiadidura, ser «dichox». Es por eso que uno
de los puntos cardinales del libro sea, literalmente, clarificar €l lenguaje o € pensamiento mediante
la dilucidacion o limitacion entre 1o decible y o indecible, en vistas a la disolucion de los
problemas fil osoficos.

El propdsito consiste en establecer los limites entre el lenguaje mismo (I6gica, mundo, ciencia) y el
silencio (o mistico). El papel que asume la filosofia—considerada como una «actividad» (4.11)—,
dentro de todo este escenario, es el de clarificar los pensamientos. La filosofia debera delimitar
nitidamente los pensamientos, que de otro modo, son turbiosy borrosos. La filosofia delimita, por
tanto, 1o pensable y con ello lo impensable (4.114). Establece la frontera entre 1o que se puede
decir y lo que no se puede decir.

En suma, la l6gica propuesta por Wittgenstein confecciona el mundo —en el caso, cada mundo, mi
mundo— mediante proposiciones |dgicas, sean verdaderas o falsas, o lo que es lo mismo, de
modos biunivocosy, por consiguiente, sin restos.

2. En Lacan, el resto

Ahorabien, al poner en juego lo verdadero y lo falso resta algo por decir. Este resto es un tercer
elemento, externo —o mas bien éxtimo— del binomio de lo verdadero y lo falso. Ademas, el
mismo no resulta configurado bajo estos parametros |6gicos y antagonicos. En términos generales,
y con cierto reduccionismo, basta sefidlar agui, que en determinado momento de la ensefianza de
Lacan no existe la correspondencia o concordancia unidireccional entre lo verdadero y lo falso.
Muy por el contrario, la verdad no tiene necesariamente correspondencia entre un simbolo y un
hecho, sino que es un efecto de la articulacion, y tiene valor variable, segiin dicha articulacion. Por
estarazon a conjugar lo verdadero y lo falso, sobra, por fuera de toda proposicion, un resto.

Asi es que Lacan dira que es cierto que no hay verdadero sin falsos, al menos en su principio; esto
es cierto. Pero que no haya falso sin verdadero, esto es falso; lo verdadero solo se encuentra fuera
de toda proposicion. Decir que la verdad es inseparable de |os efectos del lenguaje tomados como
talesesincluir a inconsciente (7).

En laldgica proposicional, por tanto, no hay resto (salvo, quizas, como se mencionara, el silencio).
Porque para Wittgenstein o que reside més alla o afuera del lenguaje no puede sacar a individuo
de ningun malestar. Toda potencia, avance o realizacion de la vida debe ser lograda necesariamente
dentro de los limites del lenguaje. Y quien acaso intentara ir por fuera de estos pardmetros tendra
como resultado una respuesta absol uta e irremediablemente desesperanzadora. Desde ese lugar es

Analytica del Sur -3/9- 14.01.2026



gue dictaminaba, por caso, que «...mi Unico propdsito es arremeter contra los limites del lenguaje.
Este arremeter contra las paredes de nuestra jaula es perfecta y absolutamente
desesperanzador ...» (8).

El lenguaje, planteado de este modo, de suyo proposicional, es considerado exclusivamente como
una operacion logica. Todo e mundo puede, y debe, ser significado mediante proposiciones claras
y no absurdas, es decir, através de significaciones no metafisicas. Tanto es asi que cuando alguien
incurra en algun pensamiento borroso sera tarea del filésofo depurar dicha significacion, o bien
significarla. A este respecto, en una de sus Ultimas proposiciones, Wittgenstein manifestaba que
«...cuando alguien dice alguna cosa metafisica, el filésofo le mostrard que no ha dado
significacién a ciertos signos en sus proposiciones.» (6.53).

En la situacion analitica o bien en el discurso analitico, por el contrario, se trata de decir incluso lo
imposible o lo metafisico y de mostrar aquello que queda por fuera 0 més alla del decir. Se trata,
por ende, de querer aquello que resta del decir: de amar su més allé. Por eso Lacan, en Radiofonia,
dira finalmente lo opuesto a Wittgenstein: «...no articulé la topologia que delimite la frontera
entre verdad y saber, sino para mostrar que esta frontera esta en todos lados y no fija dominio
mas que cuando uno se pone a amar sumasalla.. .».

3. Del silencio pulsional a otro silencio

Si es posible pasar del silencio pulsional aotro silencio —en el caso, €l mistico— resulta necesario
considerar preliminarmente que el primero acontece en €l cuerpo que no hablay que goza, por eso
mismo, de ese silencio. El silencio pulsiona se manifiesta (v. gr.: bajo sintoma) pero en silencio, o
sea, desconociendo la causa, €l origen, o la cadena de significantes sobre la cual esta inscripto. El
silencio profundo habita en el interior —como sucede, por gemplo, con las lecturas que Masotta
hace de los persongjes de Los siete locos de Roberto Arlt— y por ello, esa laguna de silencio, se
condensa en angustia lo que permite advertir, alavez, que la angustia es, en definitiva, el puente
gue une lavidainterior con lavida exterior (9).

El silencio interior, ahogado en tales lagunas, brotan en el cuerpo que contradictoriamente goza del
mismo al tiempo que resultan desconocidos, no hablados, por el individuo. De ahi que Althusser
diga con referencia a La Interpretacion de los Suefios que mientras que Freud habia estudiado los
mecanismos o leyes reduciendo sus variables a desplazamiento y la condensacion, Lacan, por €l
contrario, reconoceria en ellas dos figuras esenciales: lametonimiay la metéfora. Asi, el lapsus, €l
acto fallido, el chiste y el sintoma se convierten, como los elementos del suefio mismo, en
significantes, inscritos en la cadena de un discurso inconsciente, que repiten en silencio —es decir,
con voz ensordecedora— dado el desconocimiento de la represion, la cadena del discurso verbal
del sujeto humano (10).

Por |o tanto, podria ser vélida la traduccion de Freud, en Més alla del principio del placer, en la
cual las pulsiones de muerte cumplen su trabajo de modo «silencioso» antes que de forma
«inadvertida». En efecto, seglin aquella traduccion, se afirma que es «...extrafo que los instintos
de vida sean los que con mayor intensidad registra nuestra percepcion interna, dado que aparecen
como perturbadores y traen incesantemente consigo tensiones cuya descarga es sentida como
placer, mientras gue los instintos de muerte parecen efectuar silenciosamente su labor...» (11).

Larealidad psiquica, como potencial, puede ser entendida como el deseo inconsciente que empuja
al individuo a querer decir, dejando un resto que hace vibrar aguel vacio donde surgira al final una

Analytica del Sur -4/9- 14.01.2026



frontera, diferente para cada uno. En esta fase, el analista tiene un rol fundamental: el de hacer
hablar antes que el de hacer callar. Y por contraposicion, el analizante, como apuntara Lacan, no
esta ahi para enfrentar al ssimple silencio del analista (12). Asi, mediante esta dinamica articul atoria
se pasa del silencio pulsional a otro silencio, que se construye sobre un cierto uso de lo imposible
de decir. Esta construccion de lo indecible es una posicién pragmética con lavida: es qué se hace
con lo que sedice (13).

De lo que se trata, entonces, en el discurso analitico, es de avanzar sobre la formula de
Wittgenstein sobre «lo que no se puede decir, mejor callar» a otra donde se trata de «mostrar
aquello que queda fuera del decir«. En otros términos, hacer hablar a silencio, o bien, hacer
escribir el mismo. El objeto (a) de Lacan, como veremos luego, correspondido con ese otro
silencio que queda por fuera del decir, tomara en este sentido, sentido. Lo no sabido —el
sinsentido, 1o que no se sabe, |0 que solo era posible de ser mostrado, ese otro silencio distinto del
pulsional— quedara luego como marco del saber.

4. El silencio y lo real. De lo imposible a la necesaria escritura

El presente titulo que elige Francoise Fonteneau para el Ultimo capitulo de su libro tiene necesarias
implicaciones con €l punto anterior: ¢qué hacer con este otro silencio distinto del pulsional?

El autor, en primer lugar, trata de evidenciar por medio de testimonios como ciertos individuos
dicen haber fracasado en la tentativa de escribir €l silencio. Y en esa senda, mostrara, en segundo
término, como fue Lacan quien finalmente pudo triunfar en tal empresa. (Como? Al marcar el
silencio con unasimple (a), semblant del desecho, en el lugar del agente, en un discurso preciso, €l
del andlista (14).

Vagan como gjemplos, entonces, estas dos experiencias contrapuestas que brinda Fountenau:

() «Un rey Escucha», €l rol del rey en Prospero (15): €l director trata de hacerle oir que €l
silencio en si no existe y que «Unicamente el deseo de oir abre la orgja«. Todo el mundo
cuestiona a Prospero y le muestra la imposibilidad de su demanda, la imposibilidad de la
representacion del silencio. Sin embargo, Prospero no renuncia a su blsqueda, la del «reverso
de los sonidos«. Busca algo que es «dicho entre |os sonidos«. Poco a poco se da cuenta de que
ese silencio-esperatal vez no seasino el de su muerte. Finalmente Prospero muere, creyendo
gue hay un reverso de los sonidos.

El intento de Prospero era demostrar hacer oir el silencio, silencios que |os atraviesan, siempre
ligados a la muerte. No es el silencio de Wittgenstein, sino la representacion del silencio. Por
es0, para hacer oir mejor el silencio, muchos hacen que en é resuene € grito.

(b) El grito de Munch: Lacan comenta la pintura de Munch y la rebautiza como «El silencio.
Bajo tal labor, examinay articulala cuestion de la «demanda a Otro» en el andlisis, a tiempo
gue recalca la importancia en la experiencia analitica de dos objetos (a), la miraday la voz.
Asi, Lacan, sobre el cuadro de Munch dira que € silencio no es el fondo del grito. Es el grito
lo que parece provocar €l silencio, lo que lo causa: «...lo hace surgir. Le permite sostener la
nota, es el grito lo que lo sostiene, y no €l silencio... El grito es un abismo donde se precipita
el silencio» (16).

¢COmo aparece el silencio? Lacan lo describe primero como un «lugar«: aquel donde va a
imprimirse el mensgje del sujeto. Luego, es un lazo, un «nudo» entre «algo que es un instante

Analytica del Sur -5/9- 14.01.2026



y algo gue es parlante o0 no, el Otro; este nudo cerrado es |o que puede resonar cuando |o
atraviesa y hasta lo surca €l grito«. Se trataria entonces de un silencio que habla. Entonces
aqui confiere dos funciones al silencio. Primero, que el silencio permite un punto de
referencia en la cura; y segundo, que es el signo de la comprobacion de la hiancia, del corte o
mas bien del boquete fundamental del sujeto: «es ese hueco infranqueable, marcado en el
interior de nosotros mismos, y solo apenas podemos acercarnos a é» (17).

De ese agujero del grito, ese silencio en hueco, |o que aparece en la demanda nunca es otra
cosa sino un resto, un residuo. Y aceptando vivir ese corte, esa hiancia, aceptando ser él
mismo el residuo es como € sujeto enfoca esa cosa reducida de la que partié en €l origen.

De modo que el silencio nace del grito. En Lacan, por consiguiente, €l silencio ni siquiera es
«mostracion«, como en Wittgenstein; al revés, el silencio en é es «mostrado». Pero mostrado
en cuanto agujero, corte, como hiancia.

Por lo demas, Francoise Fonteneau, menciona que €l hecho de que €l silencio esté ligado alo
real en las tentativas de escritura, en las cuales la representacion del grito estaligada al dela
figurabilidad de las pulsiones, |leva a preguntarse si ¢no es sin embargo, en ocasiones, €l
silencio un sefiuel o respecto de lo real, no yalo que lo enfoca de manera segura sino lo que
permite encubrirlo, ponerlo a distancia? Prospero muere por no poder representar el silencio,
sufria por la representacion imposible del silencio.

Para el analista, sin embargo, escoger el silencio no es escoger el significante silencio sino el
silencio como sitio, como lugar, que no deber ser Ilenado por otra cosa. Se trata de una
eleccion; de encarnar un «semblant de desecho». El analista escoge ser rechazado del
lenguaje, ser su desperdicio, su desecho (¢no es este, acaso, €l sentimiento del que habla
Wittgenstein para lo mistico?). A través del silencio, comenta Francoise Fonteneau, no se trata
de crear un lugar transcendental, de valor, sino de plantear el lugar posible de la palabra,
donde lo imposible de lo real vendria a decirse. Esto seria, en definitiva, elegir € silencio para
mostrar su posible escritura, para efectuar su puesta en letras.

5. Escribir el silencio

Hay que «mostrar» que no se escogio el significante «silencio«. Hay que «mostrar» su posible
escritura, su puestaen letras, la (a). Laletraanudalo Real, lo Simbdlico y lo Imaginario. Aqui la
letra designa un lugar, se transmite sin restos, alcanza un real. Esto no es representacion ya que no
se transforma el matema en objeto. En esta escritura, Lacan, no nombra el silencio, sino que lo
ubica en un lugar preciso, €l dela(a) en un discurso, el analitico. El silencio puede ser escrito en
un sitio: en e (a), como un semblant de desecho. Uno puede escribir un desecho. Y precisamente
en esto el analista «deja de golpearse en el muro del lenguaje«. En el discurso del analista, €l
acepta ser rechazado de ese lenguaje, ser su desperdicio. El silencio esta asi fuera de todo, de toda
proposicién del mundo, es un no-todo.

Por eso cuando deciamos antes que con Wittgentesin |o pensado puede ser «expresado» o0 puede
ser «dicho» y, en contraposicion, 10 que no puede ser expresado o |o «inexpresable«, puede en
cambio ser «mostrado», lo «mistico» (que abarca a lo ético, estético y lo religioso), como o
inexpresable, adquiere su efectivo lugar por fuera del lenguaje, puesto que no tiene soporte 16gico
alguno. Asi, lo mistico puede ser solamente «mostrado«. Lo «mistico» se muestra en la
desaparicion de todo lenguaje y mundo légicamente ordenados. Lo «indecible» —indica

Analytica del Sur -6/9- 14.01.2026



Wittgenstein— se «muestra» en lo mistico (6.522, 6.44 y ss). Este sentimiento (6.45) o intuicién
estd «mas alla» del lenguaje y de su l6gica. Este modo de «mostracion» se patentiza con el
«silenciok; pero ¢como? Wittgenstein no lo aclara expresamente en el texto. Sin embargo, deja
una pista en la proposicion 6.54: «mis proposiciones esclarecen porgue quien me entiende las
reconoce al final como absurdas, cuando a través de ellas —sobre ellas— hay salida fuera de ellas
(Tiene, por asi decirlo, que arrojar la escalera después de haber subido por ella)».

En este orden, para ver correctamente e mundo habria que transformarse primero en un mistico.
Es quizas una posible lectura. De hecho, Russell después de la muerte de Wittgenstein, confirmaba
con sus cartas que su amigo habia experimentado ese trance: € mismo se habia convertido, al
momento de escribir € Tractatus, especificamente luego de 1916, en un «mistico.

De cualquier manera es evidente que las cuestiones misticas no admiten tratamiento |6gico
proposicional. Porque pareciera que las mismas colocan al individuo por fuera del espacio y del
tiempo, es decir, mas alla de lalégicay de sus condiciones del mundo y lenguaje. Todo lo que se
puede hacer ante ella es guardar silencio.

Estaeslaprincipa secuela de lo mistico: ayuda a dejar de hablar (o pensar), asalir del circulo de
lal6gicay de la razon (esto lo confirma Wittgenstein en una carta dirigida a Russell cuando
escribia que leer las variedades de la experiencia religiosa de James le ayudaba a liberarse de la
«Sorge» —en aeman: inquietud o preocupacion). Y este quizas sea uno de los principales legados
del Tractatus: 1o no escrito en él o, mejor aln, la decision de no haber escrito sobre ciertas cosas:
sobre €l silencio. Con gran claridad Wittgenstein en una carta a su editor Ficker manifestaba:
«Creo firmemente que usted no sacara demasiado de su lectura. Pues no lo comprenderd; la
materia le resultard completamente extrafia. En realidad no le es extrafia, porque el sentido del
libro es ético. (...) Quise escribir, en efecto, que mi obra se compone de dos partes. de la que aqui
aparece, y de todo aquello que no he escrito. Y precisamente esta segunda parte es la mas
importante...».

Frente a esto es oportuno preguntarse si resulta posible que Derrida haya leido a Wittgenstein (en
De la gramatologia no hay referencia a mismo) y que con ello comparta la vision conforme la
cual lo verdaderamente importante es, a finy al cabo, €l silencio, o que no se expide, aguello que
no se despacha de ninguna manera. La respuesta es por demés equivoca y tan probable como
cuestionarse que el silencio propuesto por Heidegger no calle efectivamente a la verdad; pues €l
silencio de éste Ultimo esta de camino a lo oculto, al origen que huye de la palabra. Asi, debe
«callar a la verdad» (18). Dice Heidegger al respecto: «Un ‘es se da donde se rompe (zerbricht)
la palabra. Romper quiere decir aqui: la palabra resonante regresa a lo insonoro, alla desde
donde ella es concebida: al son del silencio» (19).

Sin duda tanto Derrida como Heidegger parten desde una perspectiva occidental y occidentalizada
en lacual el silencio remite o referencia algo antes que a nada, siendo la nada ya algo vacio. Y
posiblemente por eso Heidegger en sus Ultimos escritos haya hecho |os esfuerzos necesarios para
comprender y acercarse a la filosofia oriental, especificamente a la zen, del mismo modo que
Kojeve, o incluso Lacan, hayan mostrado interés por las ensefianzas del budismo en donde el
silencio ocupa un lugar (existencial) de vital relevancia.

6. ¢ Dos Wittgenstein distintos en el mismo Tractatus?

Es sabido que Wittgenstein cambi¢6 totalmente la forma de pensar desde el Tractatus hasta las

Analytica del Sur -7/9- 14.01.2026



Investigaciones Filoséficas. Sin embargo, resulta una completa incégnita que dentro del mismo
Tractatus haya modificado el esquema l6gico de su pensamiento; pues, como sefialamos mas
arriba, no hay registros textuales expresos y explicitos del tal viraje. Debido a ello es posible
afirmar que dentro del mismo Tractatus existen dos Wittgenstein: el |6gico y el mistico. Y que
para llegar al ultimo resulte completamente necesario pasar por el primero o, lo que es similar:
arrojar la escalera l6gica después de haber subido por €lla; y a partir de ahi, desde ese lugar, con €l
silencio mostrado y eventual mente escrito, ver e mundo de diferente manera.

Esta situacién fue detectada por Germéan Garcia cuando evocaba que «el Ultimo Wittgenstein, esto
es, el del final del Tractatusy €l de las Investigaciones Filosoficas, describe la moral y la religion
como experiencias, un estado de trance mistico, asi como una conmocion estética, que no son
estados de lenguaje. Después de decir que de lo que no se puede hablar mejor callar, y que los
limites de mi lenguaje son los limites de mi mundo, asi como una serie de aforismos sobre el tema,
e ultimo Wittgenstein termina hablando de la mistica, situando €l psicoandlisis en la estética. ¢De
gué manera? Diciendo que modifica la percepcion. Por gjemplo, si estoy mirando una puerta 'y
viene alguien que se dedica a la arquitectura y me empieza a decir cosas sobre €l estilo de la sala
y la combinacién de los colores, después de esa explicacion, no veo la misma puerta aunque sea la
misma. Miro un cuadro de Dali, pero si alguien contextualiza ese cuadro mediante una serie de
hipotesis sobre el color, la pintura y el espacio, en un segundo momento, voy a verlo de otra
manera. Wittgenstein dice que la experiencia analitica es una experiencia estética porque el sujeto
analizado no es otro, pero ya no ve las cosas de la misma manera» (20).

Asi las cosas, el Tractatus desemboca, literalmente, en un silencio sobre la verdad. Deja lo
importante del lado de lo mistico —si es posible situar alo mistico en algin parametro temporal,
acaso dislocado o tiempo radicalmente disyunto del histérico. Cierta parte de la ensefianza de
Lacan, por su parte, trata de mostrar aguel resto que cae tras conjugar lo verdadero y lo falso;
intenta mostrar aquello que queda por fuera del decir; procura, en suma, escribir el silencio en
algun sitio. Y esta tarea se pondré en préactica durante la experiencia analitica y seré una apuesta
gue en el curso de la misma cada uno, con sus reglas singulares, intentara construir para luego
asumir una posicion particular y pragmética con lavida; posicion en la cual yano veralas cosas de
la misma manera.

(*) El presente texto continday actualiza laintervencion realizada en la clase del 14 de septiembre
de 2019, en el marco del seminario «El Otro del desengafio», dictado por Enrique Acuia en la
ciudad de Buenos Aires. (Pueden leerse los comentarios de las clases en:
https://seminarioenriqueacuna.wordpress.com).

This entry was posted on Monday, November 11th, 2019 at 8:10 pm and is filed under 9, Universales
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

Analytica del Sur -8/9- 14.01.2026


https://seminarioenriqueacuna.wordpress.com
https://analyticadelsur.com.ar/category/9/
https://analyticadelsur.com.ar/category/universales/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/wittgenstein-lo-verdadero-lo-falso-y-el-silencio/trackback/

Analytica del Sur -9/9- 14.01.2026



	Analytica del Sur
	Wittgenstein: lo verdadero, lo falso y el silencio


