
1

Analytica del Sur - 1 / 5 - 14.01.2026

Analytica del Sur
Psicoanálisis y Crítica

Un más allá de la eficacia simbólica
Fátima Alemán · Wednesday, July 15th, 2015

El último sábado de junio, en una tarde lluviosa que invitaba a sentarse en la butaca de un cine,
presentamos en la mítica sala Select del Pasaje Dardo Rocha de la ciudad de La Plata, el tercer
documental de Enrique Acuña, Karaí -Los caminos del nombre-. Como sucedió en las
presentaciones anteriores, un público variado y curioso por saber de qué trataba ese título
enigmático donde el nombre propio se construye, y dos invitadas de lujo que aceptaron formar
parte del debate posterior junto al director, las antropólogas Liliana Tamagno (Directora del
Laboratorio de investigaciones en Antropología Social de la UNLP y compiladora y autora del
libro Pueblos indígena. Interculturalidad, colonialidad, política, 2009)  y María de los Ángeles
Andolfo (miembro del colectivo GUIAS), disfrutaron de los 77 minutos que dura el documental.

Karaí, como cierre (tal vez) de la trilogía, conserva la estructura de los documentales anteriores en
un relato dividido en cinco partes con títulos que interpretan lo que se cuenta, pero sorprende al 
introducir dichas escansiones a partir de la animación de unas bellas esculturas en madera (talladas
por Ramón Morinigo) que giran al compás de la melodía hipnótica interpretada por el violín mbya
del maestro Norberto Benítez. A su vez, invierte el modo de filmar, al presentar al director no solo
como voz en off sino como parte del film, que en su viaje por la tierra colorada nos confiesa el
disparador del mismo: registrar con su cámara la experiencia de Lucio Villalba (protagonista) en el
devenir de su enfermedad espiritual, es también plasmar algo de su experiencia con la enfermedad,
la de un ser querido que culmina en el duelo por su muerte. El director elige hacerse la otra mitad
del relato, invirtiendo así el modo antropológico de un observador-participante, no solo al prestar
su persona y su experiencia vivida sino también su poética.

https://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/un-mas-alla-de-la-eficacia-simbolica/


2

Analytica del Sur - 2 / 5 - 14.01.2026

Sobre los avatares del film no me detendré esta vez, pues han sido comentados fidedignamente y
analizados desde diferentes ángulos en las reseñas publicadas en el blog de la película
(http://loscaminosdelnombre.blogspot.com.ar). Elijo detenerme entonces en un punto enigmático
del documental que, como integrante de las investigaciones del colectivo Asociación de Amigos
Guaraníes (A.A.GUA.),  sugiere una serie de preguntas y relecturas sobre la eficacia simbólica de
la palabra en un cuerpo que padece “lo enfermo” pero a su vez, y paradójicamente, hace de eso un
“ser”, interrogante que no es ajeno por cierto al psicoanálisis.

Es la puesta en juego de la curación por la palabra sagrada, la que emprende el Opyguá de Tekoá
Pindo Poty, Ciriaco Villalba, un hombre anciano y padre del protagonista, que posa su mirada más
allá de la cámara para relatarnos en su lengua mbya un saber sobre la enfermedad como mal
espiritual. En esa curación que efectúa por fases el chamán, como la conocemos tan bien por Lévi-
Strauss, me vienen a la memoria los desarrollos sobre “la eficacia simbólica” y “el hechicero y su
magia”, capítulos fundamentales de Antropología estructural, libro publicado en París allá por
1958. Hay allí testimonios similares al de película, como los que Lévi-Strauss toma de Cannon,
Stevenson y Boaz, donde el acento está puesto en los resortes que hacen a la eficacia de la magia:
no se trata solamente de la creencia que tanto el hechicero como el enfermo comparten sobre el
procedimiento curativo, sino de la importancia crucial que adquiere la “confianza y las exigencias

http://loscaminosdelnombre.blogspot.com.ar


3

Analytica del Sur - 3 / 5 - 14.01.2026

de la opinión colectiva”. Leemos en Lévi-Strauss que el contexto que proporciona el público, la
comunidad entera, es parte fundamental de la curación. Sin ese “coro” –que sabemos desde la
Poética de Aristóteles representa en la tragedia griega a la ciudad, la doxa, incluso la autoridad–
entonando en armonía la creencia común, no es posible el éxito del tratamiento mágico.

El documental de Acuña muestra acertadamente la ilación de un relato que se construye en
comunidad, colectivamente, donde cada uno de los que testimonia acerca de la curación reproduce
con matices y tonos diversos, el sentido ancestral de la cosmovisión mbya donde el “nombre
propio” implica un lazo íntimo y sagrado con los Dioses del monte. Cada persona se construye por
sucesivos rituales de formación que siguen la lógica del mito de origen: Ñande Ru, el Padre
original en su génesis creó primero a sus cuatro hijos Tupá, Karaí, Ñamandu, Jakaira, que desde
sus ambá (moradas celestiales) bajan a dar los nombres en el bautismo –Ñemongaraí–,  nombres
que son también en el futuro un destino de la función del sujeto en la comunidad: unos serán
chamanes, otros caciques, otros agricultores, etc.

Uno de los testimonios del documental, el del Niño Giménez, chamán de Tekoá Jejy Mirí, da
cuenta del valor de las palabras-almas (ñeé-porá) en la cultura mbya, que bajan a los seres de la
tierra como “ángeles” por obra de Ñande-Ru para permitir que los “nombres” puedan danzar en el
cielo de cada uno hasta encontrar a la persona correcta. Es muy gráfico el gesto del chamán
agitando el brazo alrededor de su cabeza para dar cuenta de la eficacia simbólica que adquiere el
nombre propio al corporizarse como un alma de la persona (que no es por cierto el que figura como
nombre civil en el documento de identidad). El nombre sagrado de cada miembro de la comunidad
mbya se constituye así como un legado simbólico de los dioses del monte, que establece además un
linaje que marcará el destino en la tierra: espiritual (como chamán) o político (como cacique).

Así encontramos algo de la “estructura del parentesco” de Lévi-Strauss, que podrá ser elemental o
compleja, pero que siempre responde a la ley simbólica atemporal que fija el mito colectivo. Por
ello es “la eficacia simbólica la que garantiza la armonía del paralelismo entre mito y operaciones”
y es en la cura mágica donde el chamán aporta el mito (tradición colectiva) y el enfermo cumple
las operaciones que le impone aquel que está en contacto con Dios.

Cuando Lucio, en ese momento nombrado como Verá (hijo de Tupá), desobedece a las consignas



4

Analytica del Sur - 4 / 5 - 14.01.2026

de su padre en la primera enfermedad (permanecer tres días en el Opy- templo) algo del castigo
retorna en la segunda enfermedad, que requiere como operación dos meses en el Opy, donde el
cuerpo “casi muerto”, alimentado a maíz y aislado por completo de la comunidad, revive gracias al
encuentro con el nombre correcto, Karaí Mirí, que permite nombrar también un deseo, el deseo de
ser chamán como su padre. El sueño de los cinco huevos relatado por el protagonista durante el
rodaje del documental, es quizá la reafirmación de ese deseo enunciado tímidamente en la curación
pero ahora ofrecido al director “que sabe escuchar” la creencia mbya aunque sea no-toda.

Tal vez, la reserva del pueblo mbya de no contar “todo” de la curación chamánica, la reserva de
conservar el misterio de las “palabras sagradas”, que incluso piden ser no traducidas como nos
comenta en el debate el director, es algo que también sabemos por el psicoanálisis. A partir de los
desarrollos de Jacques Lacan, quien supo reconocer en lo simbólico de Lévi-Strauss un verdadero
orden, el orden simbólico, fue posible renovar la noción del inconsciente freudiano gracias a la
combinatoria significante. Pero el encuentro de la antropología estructuralista y el psicoanálisis no
duró para siempre, y Lacan se apartó del estructuralismo para retomar lo “no interpretable” del
síntoma, aquella “exigencia pulsional” que supera el conflicto neurótico y que Freud supo advertir
en su texto Inhibición, síntoma y angustia, para redefinir al síntoma como sinthome. Lo simbólico
dejó de ser un orden cuando se confrontó con “el cuerpo vivo”, es decir, con el costado pulsional
del síntoma, con el modo de gozar que ya no responde a la regla simbólica y que en todo caso
permanece como incurable.

¿Será acaso este más allá de lo simbólico lo que los mbya mantienen como enigma? Un secreto
que es opaco para ellos mismos y que funciona como última verdad no profanada por nuestra
propia “producción de conocimientos”. Lo más real del Otro cuyo límite es el nombre.

This entry was posted on Wednesday, July 15th, 2015 at 12:27 am and is filed under 3, Universales
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

https://analyticadelsur.com.ar/category/3/
https://analyticadelsur.com.ar/category/universales/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/un-mas-alla-de-la-eficacia-simbolica/trackback/


5

Analytica del Sur - 5 / 5 - 14.01.2026


	Analytica del Sur
	Un más allá de la eficacia simbólica


