
1

Analytica del Sur - 1 / 4 - 14.01.2026

Analytica del Sur
Psicoanálisis y Crítica

Sobre la identidad
Guillermo Ranea · Sunday, February 25th, 2018

El significado de la palabra “identidad” no ha generado dificultades a la gran mayoría de quienes la
esgrimen como estandarte de lucha en la acción política o en reivindicaciones culturales, sociales o
jurídicas, pero sí a muchos filósofos y científicos sociales. Como se supone que ella, a diferencia
de la inmensa mayoría de las palabras de lenguas como el castellano, habría nacido artificialmente
en el campo de la filosofía, es comprensible que se busque en las fuentes filosóficas la solución de
los problemas que la identidad y lo identitario causan a los filósofos.

No se trata del primer caso en el que una palabra de uso técnico corriente en filosofía se difunde
como parte de la lengua de todos los días. Algo semejante sucedió con “vivencia”, palabra
inventada por José Ortega y Gasset para traducir Erlebnis, palabra alemana frecuente en las
filosofías de su tiempo. Más reciente aún es la popularización de “paradigma” con vagas alusiones
a la no menos vaga significación que le atribuyó Thomas Samuel Kuhn cuando se apropió de la
palabra griega para fines historiográficos.

Es poco probable que alguien haya creído necesario hacer una investigación acerca del significado
filosófico de “vivencia” o de “paradigma” para entender cómo la gente en las calles usa esas
palabras. El caso de “identidad” es diferente. Los contextos polémicos en los que se habla de la
identidad de género o cultural (la lista completa sería interminable) han obligado a revisar las
fuentes del sig

nificado de “identidad” pero en filosofía, como si ésta fuera la responsable de las perplejidades.

La suposición de que la gente simplemente imita al filósofo cuando usa “vivencia”, “paradigma” o
“identidad” en sus asuntos cotidianos es temeraria, dado que soslaya la cuestión central, es decir,
por qué quienes ignoran toda reflexión filosófica han elegido precisamente esas palabras y no otras
para sus propósitos. Estamos en presencia de una maniobra de ejercicio de poder disciplinario. Si
el “idioma de la identidad” resulta en la práctica confuso, paradójico y pasible de refutaciones
sofísticas, desde mediados del siglo XX se ha difundido la idea de que el análisis filosófico del
lenguaje es la terapia adecuada para extirpar los flagelos de la ambigüedad y de la vaguedad de los
idiomas naturales.

En el contexto de la misma filosofía que promete esa higiene lingüística se desarrolló en la segunda
mitad del siglo XX la concepción de que la tecnología es la mera aplicación de teorías científicas
básicas. Esta concepción, inicialmente resistida a mediados del siglo XX, es en nuestros días
ampliamente aceptada debido a los resonantes éxitos que aun en el ámbito popular constituyen hoy
“la tecnología” a secas, como si peines o lápices de grafito no fueran parte de ella por ser obra de

https://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/sobre-la-identidad/


2

Analytica del Sur - 2 / 4 - 14.01.2026

anónimos inventores que ignoraban toda teoría físico-matemática de la materia.

Los apabullantes resultados de la aplicación de teorías de ciencia pura en tecnologías electrónicas
están acompañados por una doble convicción: por un lado, el descrédito de todo lo pasado, por el
otro, la creencia en la perduración de aquí en más de esas tecnologías. Es la apoteosis de una
generación de seres moral y políticamente inmaculados, dotados de capacidades indestructibles de
comunicación global gracias a que las teorías físicas y cibernéticas controlan sus vidas a través de
la masividad de sus aplicaciones. Una generación que se siente dueña de un idioma depurado en el
que, como en los lenguajes artificiales de los formalismos lógicos del neopositivismo del Wiener
Kreis, no habrá cabida para los prejuicios y discriminaciones que pululan en el ambiguo idioma de
sus antepasados, o de sus infancias. El secreto es aprender a hablar los nuevos lenguajes
sometiendo a una intolerante crítica a cada expresión, a cada palabra tal como se usan en las
sociedades que tratan de abolir. Una revolución por las palabras.

Milo Locket – S/T

Aunque aparentemente el contexto tecnológico actual parece ajeno al problema del lenguaje de la
identidad, en él se ofrece el modelo de explicación con el cual filósofos como Vincent Descombes
abordan las dificultades del uso cotidiano actual de la identidad (1). De acuerdo con la analogía
con el caso de la tecnología, activista, legislador, abogado, xenófobo o refugiado no harían otra
cosa que aplicar en su lenguaje ciertas teorías filosóficas acerca de la identidad, teorías que en
realidad les resultan desconocidas. Actuarían como un arquitecto, por ejemplo, que recurre
exitosamente a materiales para sus obras, pero con total ignorancia de su fórmula química. El
secreto por tanto de la “identidad” y de lo “identitario” debe buscarse, siguiendo el símil, en libros
de filosofía, no en su uso cotidiano.

La cuestión central se reduce por tanto a cómo hablar correctamente el “idioma de la identidad”, a
diferencia de cómo se lo habla en las calles. En este punto, es lícito preguntar si una disciplina que
lleva en sus raíces la búsqueda de un conocimiento de validez universal, como la filosofía, puede
ayudar a comprender por sí sola las paradojas que acompañan al uso concreto de “identidad” o
“identitario” en la vida práctica. Descombes sostiene que sí, que el análisis filosófico es suficiente
para dar legitimidad al idioma de la identidad. Pero sus reflexiones lo traicionan. El uso del
lenguaje, como la invención y uso de tecnologías, se hace sin pensar en reglas o definiciones.



3

Analytica del Sur - 3 / 4 - 14.01.2026

Los argumentos filosóficos pierden su identidad disciplinaria a medida en que se combinan con
teorías antropológicas o sociológicas cuyo objeto no es “el concepto de identidad” sino formas
precisas y locales del uso de “idéntico” o “identitario”. Los profundos análisis que hace
Descombes de textos filosóficos de Pascal, Hegel y Rousseau son de innegable interés para el
problema del uso de “identidad”. El resultado de sus análisis filosóficos se resume en el siguiente
texto: “Identificarse en el nuevo sentido figurado que se ha impuesto desde hace medio siglo es dar
una definición de sí en el sentido de una delimitación de la parte que uno piensa tener en los
asuntos del mundo y el curso de las cosas”. [263]

Con el fin de salvar el hiato entre el análisis filosófico abstracto y la realidad cotidiana de la gente,
Descombes apela a los resultados de ciertas ciencias sociales, pero al hacerlo la pretendida eficacia
del análisis filosófico puro se ha derrumbado. ¿Cómo reunir el análisis filosófico con el del
antropólogo o del sociólogo sin que aquél pierda eficacia y autoridad? En este contexto, la cuestión
de por qué se debe combinar el análisis filosófico del idioma de la identidad con teorías y
resultados teóricos y clínicos del psicoanálisis se vuelve central para el problema de cómo dar
contenido concreto a las abstracciones filosóficas.

Descombes elige la versión del psicoanálisis de E. Erikson por su relación con la antropología
cultural norteamericana [137-138] que la haría adecuada para introducir la dimensión histórica,
para “temporalizar” [151] y poder responder así a la verdadera pregunta del idioma de la identidad:
“¿de qué historia soy obra?” [264]. No queda claro si se trata de la historia personal o de la historia
colectiva, o de ambas. ¿Soy yo el centro de la cuestión, o lo es un “nosotros” impreciso al que se
busca delimitar? De manera harto escueta Descombes justifica su elección mediante una somera
comparación entre “un yo tironeado entre las pulsiones del ello y las severidades del superyo”
(Freud) [100], y el medio humano constituido por la sucesión de generaciones, entendida como el
Umwelt de la etología (Erikson) [35; 137]. El pretendido pasaje a lo concreto nos ha dejado dentro
del mundo de las abstracciones teóricas, aunque sepan a concreto.

El problema central del idioma de la identidad se reduce así a la constitución de la primera persona
del plural del pronombre personal. Hace varios años abordé la cuestión en una presentación, aún
inédita, titulada “Who among us is really ‘us’?” (2) Cuando alguien afirma “hoy sabemos más que
ayer”, ¿quiénes son los “nosotros” que hablan? Dos décadas después la cuestión no parece ser
diferente. ¿Qué significa que alguien diga “nosotros” en la lucha por la defensa de una forma de
identidad nacional o de género? Descombes recurre a Émile Benveniste: “nosotros” no es un “yo”
multiplicado, sino un “yo dilatado” más allá de la persona, “aumentado y a la vez de contornos
vagos” [232]. Pero Descombes no acepta la vaguedad del “nosotros” como la “inflación de la idea
que el individuo se hace de sí mismo” [253], sino como una manera de “restablecerse en su
condición humana y afirmarse reivindicando su individuación, en la cual no ha participado”. [264]

¿Se logra de esta manera “aprender el buen uso del idioma identitario”? [121] Si la identidad es
histórica y proferida en enunciados escritos en primera persona del plural, ¿quién determina cuál es
un “buen uso” y cuál no lo es? Una vez establecido ese “buen uso”, ¿debemos quedar prisioneros
de la identidad así fijada? ¿Qué destino tendrían las disidentes o los díscolos? ¿Expulsión o
exterminio? ¿Quién se atrevería a proponer nuevos límites para una identidad una vez que ha sido
sancionada tanto por el poder constituyente como por el instituyente, para aprovechar el
vocabulario de C. Castoriadis que utiliza Descombes [253-259]?

En conclusión, si bien “la tecnología” y “lo identitario” son ambientes propicios en los que
respiramos el oxígeno requerido para vivir hoy de la mejor manera posible, convendría agregar,



4

Analytica del Sur - 4 / 4 - 14.01.2026

por las dudas, que ese oxígeno se volviese gas letal en una ducha, que eso es así pero sólo “por el
momento”. Si bien la “identidad” heredó de sus orígenes filológicos el componente de “mismidad”
que la historia ayuda a neutralizar, no hay que olvidar que lleva en su seno el sentido de
“esencialidad”, el cual puede transformar a la identidad en criterio de exclusión y exterminio. El
idioma de la identidad debería permitirnos hablar también de mundos mejores aun, aunque sean
solo imaginarios (por el momento…) No debe cristalizarse en la satisfacción de un nec plus ultra,
en la creencia en que la entelequia humana se ha realizado en la perfección del mundo actual, ya
sea en el eón de “la tecnología” o en la inmovilidad imperecedera de los grupos cuya identidad
compartimos. Para ello, convendría aceptar las ambigüedades, vaguedades, contradicciones,
sofismas del uso cotidiano actual de la palabra “identidad”, y dejar el legítimo ensayo de una
definición correcta para los filósofos que sólo duermen tranquilos si todo está claramente
dispuesto.

This entry was posted on Sunday, February 25th, 2018 at 5:01 pm and is filed under 7, Dominancias
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

https://analyticadelsur.com.ar/category/7/
https://analyticadelsur.com.ar/category/dominancias/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/sobre-la-identidad/trackback/

	Analytica del Sur
	Sobre la identidad


