Analytica del Sur

Psicoandlisisy Critica

Sobre el vacio en el arte pictorico chino
Inés Garcia Urcola - Saturday, December 29th, 2018

Introduccion

En el marco del seminario dictado por Enrique Acufia a lo largo del presente afio(1), donde se
planteo el recorrido de un andlisis a partir de las nociones de identidad, identificacion y vacio,
fuimos llevados a la lectura de una de las referencias de las que se valié Lacan ala hora de pensar
€l vacio en la experiencia analitica. Se trata del libro del escritor, poeta 'y académico sinofrancés
Frangois Cheng, Vacio y plenitud(2).

Sabemos por el mismo Francois Cheng acerca del interés de Lacan por ciertos campos del
pensamiento chino(3), que le permitieron avanzar en su ensefianza a punto de llegar a decir
“Quizés solo soy lacaniano porque en otro tiempo estudié chino” (4). Esta cita, que se sitlaa la
altura del seminario 18 De un discurso que no sea del semblante, nos lleva a contextualizarla con
la clave de lectura que nos da Miller en la contratapa de dicho seminario: “ Se tratadel hombrey de
la mujer -de sus relaciones mas concretas, amorosas y sexuales, en su vida diaria, si, asi como en
sus suefios y sus fantasmas. Sin duda esto no tiene nada que ver con lo que estudia la biologia con
el nombre de sexuaidad.”

Lano relacion sexua pone en juego entre el hombrey lamujer un vacio a partir del cual se fabrica
un fantasma como productor de sentido y vehiculo del deseo. Sin embargo Lacan sefialara que la
via del sintoma inaugurada por Freud abre la posibilidad, en la experiencia analitica, de otro
tratamiento del vacio, por la via de la poesia, la idea de que un analizante se vuelva un poema en
direccion aproducir un sentido nuevo.

B Sl
B SRR X ETERAE
i

e
D
=%

B

L
AR R b L E T A

ST RN R h o

Analytica del Sur -1/5- 14.01.2026


https://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/sobre-el-vacio-en-el-arte-pictorico-chino/

La naday el vacio

Como antecedente del tratamiento del vacio a que nos referiremos con el libro del escritor
sinofrancés, Enrique Acufia se refirid en su seminario a las consideraciones planteadas a la altura
del seminario 7 La ética del psicoandlisis. En el mismo Lacan se vale de dos referencias de la
filosofia, El ser y la nada de Sartre y La Cosa de Heidegger. Este ultimo, con su alegoria de la
jarra, le permite ir méas alla de la ontologia sartreana y plantear més bien una ontologia de |a barra,
un sujeto irreductiblemente dividido que estaligado a un vacio con el que hace algo de esa nada.

Francois Regnault, en su articulo “Ex nihilo” (5), realiza un recorrido que ilumina la lectura del
seminario 7y laidea de vacio abordada alli por Lacan. En este sentido se refiere ala nocion de ex
nihilo a partir de la tradicién judeocristiana, haciendo una erudita lectura de los textos biblicos y de
sus exégetas. Dicha tradicion toma el término creacién y o vincula a la creacion del cieloy la
tierra hecha por Dios a partir de la nada; en este punto la opondra a otras cosmogonias: “ ¢No sera
una interpretacion retroactiva, ya judia o con mayor razén cristiana, que hace creer que
anteriormente no habia nada, cuando tantas otras mitologias 0 cosmogonias suponen un mundo
eterno, 0 a menos una materia preexistente?’. Sobre estas consideraciones Regnault concluird a
sefidar “Para aclarar qué quiero decir, parece que ahi, bajo la apariencia de estar hablando de la
creacion ex nihilo, Lacan se sitlla més del lado de los fil 6sof os tavistas (en quienes) el vacio estaen
el comienzo. Sin que ningun dios se entrometa, es del vacio de donde viene todo lo demas”.

El Tao

En € libro Vacio y plenitud el autor parte de una cosmologia o pensamiento chino que determina
una practica, la del arte pictorico chino, profundamente vinculado con la caligrafia, no sin sefidlar
gue dicho pensamiento impregna también otras practicas de la cultura oriental, entre ellas la
musica, la poesia, las précticas corporales, etc.

En la primera parte del libro va a desarrollar la cosmogonia china como la manera en la que se
concibe la creacion y marcha del universo, que se designa en chino con la palabra Tao. Tao
significa via o camino, y también significa hablar. En esta direccion es que el autor dird que trata
sobre un orden de laviday un orden de la palabra. A su vez subraya que el Tao o via solo es
concebible a partir de lanocion central de vacio.

Podriamos resumir este pensamiento a partir de una cita que toma €l autor de “El libro de laviay
de su virtud”, de Laozi, padre fundador del taoismo:

El Tao de origen engendra el Uno
El Uno engendra el Dos

El Dos engendra el Tres

El Tresengendra los Diez Mil seres
Los Diez Mil seresendosan €l Yin

Y abrazan el Yang

Por el soplo del Vacio-central

Analytica del Sur -2/5- 14.01.2026



Realizan el intercambio-entendimiento(6)

El Tao o laviade origen se vincula al vacio primordial, que no es algo vago e inexistente sino un
elemento o lugar desde donde se operan las transformaciones; antes de cielo y tierra es el no haber,
la nada o wu, que tiene como corolario € haber, diferente al vacio o xu que tiene como corolario lo
lleno; se trata del vacio como estado originario hacia el cual debe tender todo ser.

Del vacio emana el aliento o soplo primordial, el Uno. El Uno se divide en dos soplos vitales, €l
Yin (principio de la dulzura receptiva, femenino) y el Yang (principio de la fuerza activa,
masculino). Al Dos se agrega el Tres, que seria el vacio intermedio através del cua Yiny Yang
entran en un campo interactivo y se transforman mutuamente; el Tres representa la combinacion de
los alientos vitales Yiny Yang y del vacio intermedio através del cual se mantiene larelacién con
el vacio supremo. De esta interaccion se engendraran los Diez Mil seres.

El Tao implica cambio o mutacion continua. “Lo que no cambia es el vacio mismo. Un vacio sin
embargo vivificante donde se origina el soplo, de donde lo que es sin-tener Nombre tiende
constantemente hacia el-tener Nombre; 10 que es sin-tener Deseo tiende constantemente hacia a el-
tener Deseo. Pero he aqui: en cuanto hay Nombre, en cuanto hay Deseo, no estamos més en lo
constante(...) el verdadero constante es el Vacio de donde surge constantemente el soplo.” (7)

Las entidades vivas serédn condensaciones de soplos (Yin, Yang, Vacio intermedio), y en su interior
también son habitadas por €l vacio que las enlaza a espacio originario. Se trata de un constante
campo de transformacion que las sitta en su verdadero devenir. Segun Laozi la vida humana es un
trayecto en el tiempo, y es preciso en ese transcurso realizar el regreso. El regreso es posible
gracias al vacio que introduce un movimiento circular que enlaza al sujeto con el espacio
originario. El vacio se presenta como garante del buen funcionamiento de lavida. En la existencia
de un ser particular el tiempo sigue un doble movimiento: lineal en el sentido de una mutacién
cambiante, y circular en el sentido de una mutacién no cambiante.

Francois Cheng se refiere a una cita de Laozi que nos recuerda el planteo heideggeriano de lajarra:
“Con un mogote de arcilla se tornea una vasija; el vacio de la vasija permite su uso. Se procuran
puertas y ventanas en una habitacién; el vacio de la habitacidn permite su uso. El haber procurala
ventaja, pero el no haber procura el uso.” (8)

El vacio en el arte pictorico chino

En la segunda parte del libro el autor vaareferirse al uso del vacio en la préctica del arte pictérico
chino.La pintura como un arte de la vida, una préctica que pone en juego todos los elementos de
esta cosmo-ontologia, que busca discernir las lineas internas de las cosas, €l vacio que las habitay
estructura, mediante pinceladas habitadas por sombray luz. Esta préactica no trata de representar 1o
ya creado, es mas bien el intento de “revelar el misterio de la creacion y asi crear una auténtica
formade vivir” (9). El acto de pintar se vincula a la accién demidrgica del universo en devenir; por
eso el autor dira-algo que nos hace pensar en laidea del analizante vuelto poema- que finalmente
el hombre se absorbera en su obra, “porque en ello se halla para é la verdadera superacion, en ello
se hallala participacion en € perfeccionamiento de la creacion”.(10)

Francois Cheng ilustrara esta concepcion del arte pictorico con el tratado de pintura de Shitao,
artista del siglo XVII cuyo pensamiento se funda en una serie de nociones, entre las cuales
podemos mencionar:

Analytica del Sur -3/5- 14.01.2026



-Yinyun: se relaciona con la idea de caos originario y con el Uno como soplo primordial, es €l
estado en el que yin y yang son indistintos pero en virtual devenir. Es un estado de promesa de
vida, donde el impulso del no ser haciael ser es posible. En un cuadro implicala pincelada o trazo
anico del pincel, que se sitla al comienzo, pero subsiste en la medida en que no se concibe laidea
de cuadro acabado.

Receptividad: hace falta que €l artista sea &l mismo en lo més intimo, movido por los soplos vitales
(yin, yang y vacio central), que haya una interaccion entre sus soplos internos —Cheng hablara de
pulsiones- y los soplos externos. El pintor se propone captar en su obra los alientos que animan
todas las cosas, y paraello recurre a elemento esencial: la pincelada.

-Trazo unico del pincel: se desprende de yinyun, es aimagen del soplo primordial, un poderoso
significante que llama a otros trazos. Shitao dira que el trazo Unico contiene en él los Diez Mil
trazos, esalavez lo Unoy lo mlltiple, latrazay latransformacion.

La pincelada proviene del arte caligrafico, no se trata del simple contorno de las cosas sino que
tiene multiples implicaciones. En este sentido leemos “Por o grueso y lo fino de su trazo y por €l
vacio que encierra, representa formay volumen. Por su “ataque'y su “empuje’, expresa ritmo y
movimiento; por el juego de la tinta, sugiere sombray luz; finalmente, por el hecho de que su
gjecucion esinstantaneay sin retoques, introduce los alientos vitales.” (11)

El arte pictdrico chino expresara entonces el acto de la creacion del universo y del propio artista. El
trazo unico como aquel que separa cielo y tierra; la union de la tinta'y el pincel, como la
interaccion del Yiny el Yang -el valley la montafia, lo invisibley lo visible, lo vacio y lo lleno-,
gue gracias al vacio intermedio generado en el cuadro —espacios en blanco, nubes, lineas
entrecortadas y diferentes tipos de pinceladas- generara todos los seres y sus potenciales
transformaciones.

Para concluir

Volviendo ala contextualizacién de la frase de Lacan acerca de ser lacaniano tras haber estudiado
lalengua china, me parece importante retomar, como refiere Eric Laurent (12), que a esa altura de
su ensefianza L acan responde a la linguistica de |a época que apunta a una definicion de su objeto,
a un sentido univoco, planteando que el referente siempre esta vacio, se trata de un real imposible
de ser designado. En esta direccion es que exhorta a los psicoanalistas a inspirarse en los
procedimientos de la poética china.

Lapoéticay la pintura chinale sirven para pensar el arte no como una descripcion del espectaculo
de la creacion (13) sino como una via que permite introducir €l vacio para hacer uso del mismo
apuntando a lo nuevo. En este sentido es que Laurent hablara del Tao del psicoanadlista ligado ala
interpretacion; una interpretacion que abre una via hacia la nominacion que no implica el
advenimiento del ser sino un uso de ese nombre propio.

This entry was posted on Saturday, December 29th, 2018 at 1:22 pm and is filed under 8, Causas
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

Analytica del Sur -4/5- 14.01.2026


https://analyticadelsur.com.ar/category/8/
https://analyticadelsur.com.ar/category/causas/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/sobre-el-vacio-en-el-arte-pictorico-chino/trackback/

Analytica del Sur -5/5- 14.01.2026



	Analytica del Sur
	Sobre el vacío en el arte pictórico chino


