
1

Analytica del Sur - 1 / 5 - 20.12.2025

Analytica del Sur
Psicoanálisis y Crítica

¿Se puede analizar a un musulmán?
Alejandro Sosa Dias · Monday, December 18th, 2023

Contrastes, Zygmunt Kowalski, IG: @centenariokowalski

 

El título de estas jornadas evoca el trabajo artesanal. Aquel en el que alguien, que sabe de un
oficio, le proporciona una mercancía a un cliente. Un traje a medida, en este caso. Adaptado a las
desproporciones de cada uno respecto a una medida standard, para todos. La postulación de que
partimos es que en cada análisis la salida de la experiencia permita armar ese traje a medida que
permita habitar el goce.

Sin duda, el analista no es el sastre. El traje a medida que hallamos en el variopinto mundo del
consumo de bienes nos lo hace el sastre. Y el analista –como decía J-A Miller hace años- ocupa el
lugar de la pereza. El traje a medida analítico debe ir, necesariamente, por el lado del analizante.
Por su trabajo. Esto puede pensarse como una invención de cada uno para soportar su vida. En
general, en el psicoanálisis se habla de un saber-hacer, resaltándose de alguna manera cierto
carácter artesanal, más cercano a lo que cada uno puede hacer.

Sin embargo, la experiencia analítica no es para todos. Hay gente inanalizable y el psicoanálisis,
para las mayorías atravesadas por el mercado, nunca es la primera opción. Por fuera del discurso

http://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/se-puede-analizar-a-un-musulman/
https://www.instagram.com/centenariokowalski/


2

Analytica del Sur - 2 / 5 - 20.12.2025

analítico, hay muchos otros trajes para probarse. Zygmunt Bauman, en un viejo trabajo, nos dejaba
a las puertas de la siguiente conclusión: la única libertad real de los seres humanos de este mundo
es elegir qué bienes consumen. Parafraseando a Leónidas Lamborghini, la distorsión –y por lo
tanto, el síntoma- volverán multiplicados. Cada uno quedará, después de esto, en el mero cohabitar
con sus goces parasitarios.

Compañía a la larga imposible, que nos devolverá rápidamente a ir en busca de algo en el que
cobijarnos, la guarida corriente del Amo moderno.

Witold Gombrowicz hablaba de la Forma, un artefacto del que los seres humanos se sirven para
poder darse un ser y, al poco tiempo, se encuentran a su servicio. La forma se dice de muchas
maneras: son las palabras, las ideas, los gestos, los actos que van conformando las hojas de ruta y
los mandatos sociales. Gombrowicz también recurre a nuestra imagen: “La forma es el traje que
nos ponemos para cubrir nuestra vergonzosa desnudez”[1]. La forma ayuda y, en gran medida,
esclaviza. Gombrowicz dice: la forma nos deforma. Enunciado paradojal, ya que para deformar
tiene que existir un ser ya definido al menos en parte. Y si algo caracteriza al ser hablante es su
falta de ser. Pero de todas maneras, lo que dice Gombrowicz se entiende con claridad. Todos nos
alienamos a algún discurso. En tanto funciona esa alienación, formalizada por Lacan en el
diagrama de Venn de la clase XVI  del Seminario 11, la inmersión del ser en el sentido anula la
dimensión inconsciente del sujeto. Lacan dice: “La interpretación no apunta tanto al sentido como
a reducir los significantes en su sin sentido, para que podamos recobrar los determinantes de toda
la conducta del sujeto”[2]. También un Lacan casi desencarnado afirmaba que “el sentido es
religioso” mientras disolvía la Escuela Freudiana de París.

El discurso analítico es una de las escasas posibilidades de ateísmo en nuestra época. Los diversos
retornos religiosos han sido siempre una reacción ante la ausencia de sentido, tanto en la existencia
individual como en los lazos sociales.

Unos años atrás escribí un texto para Analytica del Sur en el que reseñaba la concepción que tenía
la sociología clásica sobre las religiones. Subrayé una diferencia de enfoque entre Durkheim y
Weber. Mientras el primero buscó entender la estructura de la religión en las formas más simples
de culto, Weber tomó las religiones monoteístas universales: el judaísmo, el cristianismo y el
islamismo. La consideración que haremos está, en este aspecto, más cerca de Weber. Sin embargo,
convendría dejar de lado o, por lo menos, subrayar el carácter vocacionalmente minoritario del
judaísmo, travesía de un pueblo elegido en el océano de los gentiles. Este ha sido hasta hoy el
destino del pueblo del Libro.

No estaría de más tener en consideración la tríada regresiva planteada por Levi-Strauss. Es decir,
budismo, cristianismo e islamismo. Lévi-Strauss, que se consideraba un continuador de Durkheim,
escribió: “Los hombres han hecho tres grandes tentativas religiosas para liberarse de la persecución
de los muertos, de la malevolencia del más allá y de las angustias de la magia. Separados por el
intervalo aproximado de medio milenio, han concebido sucesivamente el budismo, el cristianismo
y el islam; y asombra que cada etapa, lejos de marcar un progreso sobre la precedente, muestre más
bien un retroceso. No hay más allá para el budismo; allí todo se reduce a una crítica radical, como
nunca más la humanidad será capaz de hacerla, al término de la cual el sabio desemboca en un
rechazo del sentido de las cosas y de los seres: disciplina que anula el universo y que se anula a sí
misma como religión. Cediendo nuevamente al miedo, el cristianismo restablece el otro mundo,
sus esperanzas, sus amenazas y su juicio final. Al islam no le queda más remedio que encadenar
éste a aquél: el mundo temporal y el mundo espiritual se encuentran reunidos. El orden social se



3

Analytica del Sur - 3 / 5 - 20.12.2025

adorna con los prestigios del orden sobrenatural, la política se vuelve teología. Al fin de cuentas, se
han reemplazado espíritus y fantasmas, a quienes la superstición no llegaba a dar vida, por
maestros demasiado reales, a los cuales se les permite, además, monopolizar un más allá que
agrega su peso al peso ya aplastante del aquí”[3]. Se puede plantear, a partir de aquí, una hipótesis,
perturbadora pero interesante: no podemos adjudicar al Islam político surgido a fines de la década
del setenta la conversión teológica de la escena política sino al Islam como tal, a su manera de
habitar el mundo. El islamismo radical no sería una perversión de una doctrina naturalmente
pacífica y tolerante sino una mera profundización de la hoja de ruta del propio Islam. Lévi-Strauss,
además, ubica en progresión descendiente la aparición de cada uno de estos monoteísmos[4]:
donde reaparece el miedo, el más allá retorna sobre expandido. Lévi-Strauss adjudicaba dos
ventajas al Islam respecto al cristianismo: su doctrina era más simple y su promesa para los fieles
era mucho más potente. Posteriormente a la segunda guerra mundial y hasta la revolución iraní, la
relación entre el Islam y el cristianismo no estaba signada por el virtual antagonismo actual. El
Islam avanzaba pacíficamente en países occidentales y algunos mandatarios europeos asistían a la
inauguración de mezquitas.

Para responder a la pregunta -retórica, ya que sin aventurarse muy lejos, los musulmanes sueñan-
con que encabezamos este texto, creemos necesarias una serie de puntuaciones para introducirnos
en la peculiaridad cultural de esta religión.

El Islam carece de cualquier clase de Sagrada Familia[5], no hay un Dios que sea uno y trino ni,
menos aún, es una religión del Padre. Un mito teórico, como el que construye Freud en “Tótem y
Tabú”, es imposible. La analogía entre Dios y el padre es recogida, casi literalmente, por Freud. El
relato freudiano del asesinato del padre por la fratria y la consecuente culpa de los hermanos que
instaura la comunidad humana no podría darse nunca en la religión islámica. La comunidad de los
creyentes musulmanes pareciera surgir de la nada, completamente por afuera de las estructuras de
parentesco[6].

A esto hay que agregar dos elementos más. El primero es que en las escrituras coránicas Mahoma
es huérfano y esto es subrayado en varios tramos del relato islámico en las que se da la
intervención directa de Dios. Su llegada al mundo está desligada del padre. La segunda cuestión es
que, mientras el cristianismo (exceptuando a ciertos grupos evangélicos) no ve a las sagradas
escrituras como un texto que procede directamente de la Palabra de Dios sino inspiradas por Dios
(y necesitadas por lo tanto de alguien o algunos que indiquen la interpretación correcta), el
islamismo entiende a sus escrituras como la palabra directa de Dios. Esta palabra debe ser leída de
manera literal, sin dar casi lugar a la interpretación. Una de las complejidades que se enlaza con
esto último es que el Corán es uno de los textos sagrados más intervenidos por la mano de los
distintos poderes religiosos que han ido configurando al Islam a través de su historia. Cuando
muere Mahoma, en el 632 de nuestra era, no existía un texto propiamente dicho. La tradición árabe
afirma que Mahoma era analfabeto, que memorizó la palabra de Dios y que sus discípulos
memorizaron lo que él les compartió o lo anotaron. Fue hacia el año 650 que las autoridades
religiosas y políticas se propusieron cotejar las distintas variantes y establecer un texto único.
Aunque según varios historiadores, el texto del Corán fue establecido hacia el siglo VIII o IX, las
necesidades políticas e ideológicas respecto al texto sagrado fueron tramando una historia de
enfrentamientos que han tenido continuidad hasta el presente.

Hay dos elementos que es imposible pasar por alto cuando referimos a la fe musulmana en el
escenario actual: el terrorismo y las mujeres.



4

Analytica del Sur - 4 / 5 - 20.12.2025

El terrorismo inspirado en el islamismo tiene una importante especificidad. El agente provocador
del atentado no tiene interés en sobrevivir. Es conocida la imagen del musulmán envuelto en
explosivos de distinta clase que se dirige a su objetivo. La diferencia con los fenómenos, como el
euro-terrorismo de los años setenta, estriba en que estos terroristas buscaban escapar a cualquier
clase de castigo por parte del estado mientras que el terrorista islámico ofrenda su vida en pos del
objetivo a destruir, por más mínimo que éste sea. Para la mirada de hedónicos consumidores
occidentalizados, entre los que América Latina está incluida como periferia, esta actitud sorprende
sobremanera. Morir por la causa es sinónimo de la segura derrota de esta. Todos recordamos el
final del Seminario 11 cuando Lacan evoca el objeto fascinador y temible del sacrificio. En diálogo
con las ideas vigentes en su época, afirma que el sacrificio es ilegible si siguen los protocolos de
lectura hegelianos y marxistas de la historia. Pero lo que es relevante para el discurso analítico no
es tanto eso como la contraposición entre la experiencia analítica con el sacrificio. Esto último
plantea la pregunta del Che vuoi? ¿Qué quiere el Otro de mí? En su centro de gravedad, el
sacrificio es un don de reconciliación destinado a no dar cuenta de la falta en el Otro, a ignorar su
radical inconsistencia. Es la certeza de que el Otro existe y que en él puedo renunciar a la
dimensión del deseo. El consumidor occidental contempla esto, entre irónico y aterrado, y rechaza
una actitud tan extrema en pos de edificar una garantía para la existencia del Otro. Por fuera de su
búsqueda de una garantía y de la abdicación del deseo que el sacrificio conlleva, se podría pensar
que el musulmán rechaza la fisura propia de Occidente entre la aceptación formal del Otro y la
práctica generalizada del desperdicio y su consumo, con el que Miller caracterizó la posición cínica
en el discurso. El islamismo tal cual hoy existe es la apelación a Otro mucho más consistente y
severo. La postura occidental evolucionista supone que los musulmanes se encuentran en una
estación anterior al “consumismo” occidental y algún día llegarán a él. Una mínima coherencia
relativista debería hacernos bastante escépticos a este respecto, ya que ese esquema evolucionista
registra más fracasos que éxitos en sus intentos por leer lo que los antropólogos llaman diferencia
cultural.

Los diferentes grupos del terrorismo islámico radical, que han desarrollado actividad desde la
revolución iraní (chiítas) y de la guerra contra la Unión Soviética en Afganistán (sunitas) hasta
nuestros contemporáneos Al Quaeda y Estado Islámico (ISIS), han sido estimulados por una
constelación discursiva que el investigador de Yale, Suleiman Mourad, ha articulado en tres
enunciados:

Vivimos la batalla apocalíptica profetizada por Mahoma.1.

Dios nunca perdonará a los musulmanes que no participen en ella.2.

Uniéndose a estos movimientos los musulmanes tienen su última oportunidad de salvación. Los3.

movimientos islámicos radicales consideran cercana la instancia del Juicio Final. Al llegar ahí ya

no tendrán ninguna nueva oportunidad.

Las regresivas postulaciones musulmanas respecto a la sexualidad de las mujeres desatan todo tipo
de controversias. Desde los lugares comunes de la progresía a la justificación de invasiones
imperiales en la periferia. También es el caso de la comprensión/justificación del
multiculturalismo. La teoría, y el psicoanálisis, deberían poder enunciar algo mejor. Lo que se hace
con el cuerpo de la mujer va desde la ocultación del cuerpo femenino hasta las mutilaciones[7]. La
ablación del clítoris es habitualmente atribuida al islamismo pero desgraciadamente es una práctica
mucho más extendida en todo el mundo (a pesar de que sea asumida positivamente y realizada por
unos cuantos países musulmanes).

Levi-Strauss afirma que el Islam reaviva conflictos que se encuentran latentes en el espíritu de sus



5

Analytica del Sur - 5 / 5 - 20.12.2025

fieles para después proponerles una solución tan simple que concluye instaurando un problema
mayor. Escribe: “¿Os inquieta la virtud de vuestras esposas e hijas mientras estáis en campaña?
Nada más simple: veladlas y enclaustradlas. Así es como se llega a la burkah moderna, semejante a
un aparato ortopédico, con su corte complicado, sus rejas de pasamanería para la visión, sus
botones a presión y sus trencillas y la pesada tela de que está confeccionada para adaptarse
exactamente a los contornos del cuerpo humano disimulándolo lo mejor posible”[8].

La legislación musulmana sobre las relaciones hombre-mujer perjudica sistemáticamente a la
mujer. Los hombres son dispensados de cualquier responsabilidad aún en casos de violación. El
clérigo musulmán de mayor rango en Australia obtuvo una casi instantánea celebridad mundial
cuando dijo, después de elaborar una anécdota bizarra sobre gatos y carne cruda, que “la carne al
descubierto es el problema”[9]. Una mínima presencia, afirma esta prescriptiva, desata
consecuencias inevitables. El ocultamiento del cuerpo femenino y su encierro es la menor de las
consecuencias. Las intervenciones en la carne instauran un desarreglo definitivo en la manera en
que las sociedades islámicas se relacionan con el goce de las mujeres.

Retornando a la pregunta del título, que desde el inicio reconocí como retórica. Diría que analizar a
un creyente en la fe musulmana supone como punto de inicio desechar el familiarismo presente en
la historia de la teoría analítica. Cargando nuevamente contra la segunda tópica freudiana, Lacan
dijo en Caracas que sus tres no son los de Freud, que remiten en última instancia de las relaciones
parentales propiamente occidentales. El paradigma RSI es el punto de partida que Lacan legó al
psicoanálisis y que facilita su universalización para el tratamiento de todo ser hablante. Para que
incluso los seres hablantes de fe musulmana puedan relacionarse con su extimidad, condición
necesaria para confeccionar un traje a medida.

 

——————————

* Texto presentado en las VII Jornadas de la Red AAPP, “La experiencia analítica  – un traje a
medida”- realizadas en la ciudad de Posadas, Argentina, el 15 y 16 de septiembre del 2023.

This entry was posted on Monday, December 18th, 2023 at 10:34 am and is filed under 13,
Universales
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

https://analyticadelsur.com.ar/category/13/
https://analyticadelsur.com.ar/category/universales/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/se-puede-analizar-a-un-musulman/trackback/

	Analytica del Sur
	¿Se puede analizar a un musulmán?


