
1

Analytica del Sur - 1 / 6 - 14.01.2026

Analytica del Sur
Psicoanálisis y Crítica

Música callada. San Juan de la Cruz
Adriana Saullo · Sunday, February 25th, 2018

Estaba tan embebido, tan absorto y ajenado

que se quedó mi sentido de todo sentir privado,

 y el espíritu dotado de un entender no entendiendo. toda ciencia trascendiendo.  

Coplas hechas sobre un éxtasis de harta contemplación

Tres nombres

Canonizado en 1726 con el nombre de San Juan de la Cruz, Juan de Yepes Álvarez- (1542- 1591)
fue un poeta místico del renacimiento español (siglo XVI). Hombre espiritualizado lo llamaban los
monjes; celestial y divino, escribe en Las Fundaciones Santa Teresa de Jesús.

Nacido en Fontiveros, un pequeño pueblo de la comarca de Ávila, fue el segundo de los tres hijos
del matrimonio entre Gonzalo de Yepes y Catalina Álvarez; modestos tejedores de telas. En los
años cuarenta, la crisis agraria de Castilla trae como corolario el desabastecimiento de alimentos
hacia regiones alejadas. Por la escasez y el hambre, mueren por esos años el padre y el segundo de
sus hermanos. La familia migra por diversas villas hasta establecerse en 1551 en Medina del
Campo, sede de las ferias más importantes de la Corona de Castilla y uno de los principales
mercados financieros de Europa.

Diversas biografías acuerdan en que ese ambiente marcado por la pobreza tuvo como consecuencia
la desnutrición y el raquitismo infantil de Juan de Yepes. Como “pobre de solemnidad”, categoría
socioeconómica declarada y legalizada, pudo asistir al Colegio de los Niños de la Doctrina y
continuar luego su formación en un colegio de jesuitas. A los veintiún años, toma los hábitos de los
Carmelitas de Medina, con el nombre de Juan de Santo Matía.

En el mismo año de su ordenación como sacerdote -1567- tuvo lugar el encuentro con Teresa de
Jesús, quién fundaba por entonces los conventos carmelitas encauzados en la reforma, dentro de la
misma Orden, apoyados desde la Corte e independientes de Roma. La reforma teresiana inicia la
restauración del perdido ideal eremético-comtemplativo, con el retorno a la práctica original de la
orden carmelita: oración continua, renuncia a los bienes y propiedades, ayuno, abstinencia,
castidad, laboriosidad, práctica del silencio, humildad, obediencia al prior. Más allá de la práctica
cotidiana de estas reglas, el núcleo de la reforma teresiana es la experiencia del amor de Dios,
como puede leerse en la conclusión de las primeras moradas de su escrito Las moradas del castillo

https://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/musica-callada-san-juan-de-la-cruz/


2

Analytica del Sur - 2 / 6 - 14.01.2026

interior, “perfección verdadera es amor de Dios y del prójimo y, mientras con más perfección
guardáremos estos dos mandamientos, seremos más perfectas. Toda nuestra Regla y
Constituciones no sirven de otra cosa sino de medios para guardar esto con más perfección”.

En agosto de 1568, el monje Carmelo interrumpe sus estudios en Salamanca, para acompañar a
Teresa de Jesús en su fundación femenina de Valladolid y luego a Duruelo donde funda el primer
convento de la rama masculina de carmelitas descalzos. En este primer convento de calzados se
realiza la ceremonia en la que cambia su nombre por el de Juan de la Cruz.

Durante este tiempo se suceden las tensiones políticas entre dos directrices reformadoras, la de los
descalzos impulsada por el Rey Felipe II -teocrático y opositor al Tribunal de la Inquisición- y la
de los Calzados, que apoyados por el poder pontificio de Roma abolieron la Reforma Descalza,
cerrando sus conventos.

El episodio del encarcelamiento de Juan de la Cruz (1577) ocurre en este contexto religioso. Tras
negarse a retractarse de la reforma Teresiana ante un tribunal de frailes calzados, fue encerrado en
una oscura y angosta celda en la que permaneció más de ocho meses. Durante este encierro,
escribió las primeras estrofas del Cántico espiritual y el poema «Noche oscura», testimonios de su
experiencia mística.

Milo Locket – S/T

 

El Cántico, un balbuceo

Y todos cuantos vagan,

de ti me van mil gracias refiriendo

y todos más me llagan

y déjame muriendo



3

Analytica del Sur - 3 / 6 - 14.01.2026

un no sé qué que quedan balbuciendo

Cántico espiritual 7

El siglo XVI fue en España el siglo de Oro del amor, de los grandes enamorados, de los amantes
perfectos, de los buscadores del más allá. Dentro del discurso religioso, el amor como virtud
teologal era estudiado bajo las reglas sistemáticas de la escolástica, movimiento filosófico y
teológico que por la vía de la razón – en particular la filosofía y la ciencia de Aristóteles- intenta
descifrar el contenido sobrenatural de la revelación cristiana.

Es Juan de la Cruz, quien traslada el amor divino a un plano ontológico para demostrar los efectos
de transformación del alma enamorada. El amor divino infinito eleva al alma a una categoría que
no puede definirse teológicamente. El místico llega a un estado en donde sus pasos suenan en otra
calle, porque ya está viviendo en un más allá, una existencia trascendente e inefable.

El conocimiento infuso, otorgado como don, de las verdades divinas de la ciencia de Dios, le llega
a San Juan a través de la experiencia mística que sigue el camino del misterio del amor.

El vocablo “mística”, derivado del vocablo misterio (myates), procede de una raíz que aún se
conserva en el sanscrito: mus, manejo oculto, escondido, secreto en el sentido de lo extraño,
incomprendido, inexplicado, lo absolutamente otro, lo que cae fuera del ámbito de lo
acostumbrado.

La experiencia mística conlleva así a una escritura particular, pues las comunicaciones de amor
trascendente penetran el entendimiento como gracia que Dios da al alma. Las jaculatorias místicas
-y no “la palabrería o el verbo”- (Lacan, Seminario 20), serán testimonio de las iluminaciones
místicas, en alusión a aquello que se goza, pero de lo que no se sabe. Se siente, a veces, y se intenta
transmitir algo con la lengua, sabiendo, sin embargo, que se trata de una resonancia singular,
inaprensible por el lenguaje, como experiencia que excede el sentido.

Escribe San Juan de la Cruz en el Prólogo al Cántico Espiritual:

Sería ignorancia pensar que los dichos de amor en inteligencia mística, con alguna manera
de palabras se puedan bien explicar; porque el Espíritu del Señor que ayuda nuestra
flaqueza, como dice San Pablo (Rm. 8, 26), morando en nosotros, pide por nosotros con
gemidos inefables lo que nosotros no podemos bien entender ni comprehender para lo
manifestar. Porque ¿quién podrá escribir lo que, a las almas amorosas, donde él mora, hace
entender? Y ¿quién podrá manifestar con palabras lo que las hace sentir? Y ¿quién,
finalmente, lo que las hace desear? Cierto, nadie lo puede; cierto, ni ellas mismas por quien
pasa lo pueden.

La doctrina mística sanjuanista concibe tres personas en la divinidad que se reflejan en el alma
humana por tres potencias. Pero términos tan dispares como lo humano y lo divino no comulgan
sin las virtudes teologales como elemento vinculador entre las otras dos. Cada una de las virtudes
infusas purifica, perfecciona y transfigura una potencia racional; la fe al entendimiento, la
esperanza a la memoria, la caridad a la voluntad, para que al final del camino místico, el alma
llegue a unirse con Dios. El alma, en un procedimiento paradójico, se niega a sí misma en sus
operaciones ordinarias. El entendimiento se niega para alojar la fe; la voluntad se sofoca para amar
sólo mediante la caridad divina, y en la memoria, el recordar se transforma en olvidar, el poseer en
desposeerse, y el esperar en esperanzarse por medio de la virtud de la esperanza.



4

Analytica del Sur - 4 / 6 - 14.01.2026

El poema del Cántico, estructurado con las vías purgativa (ascética) iluminativa (participar de los
dones divinos) y unitiva (unión amorosa con Dios), refleja una ética que como programa de vida
guía los pasos de la purificación progresiva del alma para alcanzar el estado de perfección en la
unión mística. Pero la escritura de este itinerario místico sigue en el Cántico un camino irregular,
con regresiones y saltos que lo aleja de una exposición ordenada, hasta el punto de que Juan de la
Cruz escribe un Cántico llamado B donde rehace estrofas y agrega comentarios para una finalidad
didáctica.

Para la expresión de lo inefable de la unión mística, recurre con frecuencia a un lenguaje literario
que se vale de conjunciones condicionales, juegos de pronombres y adjetivos, oxímoron, paradojas,
antítesis, símbolos, metáforas, imágenes yuxtapuestas sin trabazón sintáctica. La estructura de la
narración fuerza el lugar de la enunciación hasta desplazarlo hacia la pregunta ¿quién habla?
¿quién es el sujeto de la enunciación?; y crea una red de referencias que en su deslizamiento
metonímico obligan al lector a decidir su sentido.

Ese otro amor – distinto al efímero amor humano- se plasma en el Cántico donde condensa una
historia amorosa mística con los procedimientos de la poesía cortesana. Con una temporalidad
indefinida, marca líneas de fuga hacia el pasado abierto e indeterminado, expresando la lejanía
espacial y afectiva del amado. Lejanía que contrasta con la intensidad del amor, y con la confianza
subjetiva de su recuperación. Ese adamar –que es mucho más que amar- se convierte en mil
gracias que portadoras de un mensaje ajeno, dejan marcas en la amada, pero no saben decir lo que
ella quiere. Esta oposición topológica entre interior-exterior desaparece y se hace manifiesta una
fractura donde aparece el referente como imposible lógico de decir y de escribir. En último
término, el grado máximo de la pasión amorosa se alcanza por un balbuceo, lo que supone la
desaparición de la comunicación conceptual. Llegados a este punto de distanciamiento, el sujeto no
es el mensajero sino un no sé qué. Los mensajes, recibidos por intermediarios que evocan la
ausencia del amado, se convierten en balcuceos sin sentido que apuntan hacia algo todavía solo
entrevisto, no percibido con claridad.

Distinta a la estructura del amor complementario entre el erastés – el amante- y el erómenos – el
amado- desarrollada por Lacan en el Seminario 7, la referencia al debate sobre el amor en la
tradición filosófica será la vía para Lacan en el Seminario 20, para desarrollar que el amor místico  
tiene una relación con el Otro fuera de la lógica fálico-castrado. “Envuelta” en una satisfacción afín
con lo irrepresentable y lo indecible, marca así lo que implica el infinito para la posición femenina,
donde ubica a San Juan de la Cruz.

“Se trata aquí de un amor invención, más allá de la medida fálica. Juan está más bien del lado del
Myates, donde el balbuceo puede en el extremo no decir nada –casi solo sonido- dándose una
forma del amor cortés” (Enrique Acuña, Seminario Las escrituras del goce femenino).

 

La música callada en La Noche

¡Oh noche que guiaste!

¡Oh noche amable más que la alborada!



5

Analytica del Sur - 5 / 6 - 14.01.2026

¡Oh noche amable que juntaste!

Amado con amada,

amada en el Amado transformada!

Noche Oscura 5

El poema «Noche oscura» y el Cántico Espiritual contienen el mismo trasfondo doctrinal: El alma
es la amada que deja su casa exenta de los apetitos naturales para salir en busca de su Amado. El
alma es concebida metafóricamente como un recipiente que a lo largo del camino místico irá
vaciándose de lo que no es Dios, para llenarse de lo que es Dios. En sentido cronológico la noche
es la víspera del día de las nupcias; en sentido alegórico representa la melancolía en la todavía
ausencia del Amado, y el sufrimiento por la aniquilación de la naturaleza imperfecta del alma
durante esa noche; aniquilación ineludible para acceder al   matrimonio espiritual. Así, la noche
oscura –como oscuridad de los sentidos y del entendimiento- es un proceso de vaciamiento
necesario para recibir la luz divina. Aunque purificada y movida por el deseo de unirse a Dios, el
alma experimenta el abismo infranqueable que los separa. Es entonces cuando Dios interviene
transformándola.

Si el amor para San Juan es lo que eleva el alma a la divinidad, también iguala y hace semejante al
amante con lo que ama. Esta particular semejanza es la clave de la doctrina transformativa. El
verso “la amada en el Amado transformada” refiere poéticamente la unión teopática; un estado
afectivo del místico al unirse a Dios. La theopoiesis o divinización del alma al ser unida o
transformada por la causa divina, produce una “fuente abisal de amor” (CB 12, 9); “una abisal y
oscura inteligencia divina…” (CB 14-15, 22) que sobrepasa todo entender, quedando iluminada en
aquel imperceptible abismo de sabiduría.

Escribe San Juan de la Cruz en el Comentario a la Canción 14, del poema Cántico espiritual. El
alma que ama a Dios se eleva desde su naturaleza finita, hasta lo infinito y una vez iluminada
regresa al estado imperfecto del mundo. Aunque la vivencia de unión con Dios queda impresa en el
alma, ella no atina a comunicar este conocimiento; sino tan sólo el estado en que la ha dejado ese
encuentro. La experiencia amorosa de la noche oscura, negada a todo lenguaje posible, es música
callada.

…aunque aquella música es callada cuanto a los sentidos y potencias naturales, es soledad
muy sonora para las potencias espirituales; porque estando ellas solas y vacías de todas las
formas y aprehensiones naturales, pueden recibir bien el sonido espiritual sonorosísimamente
en el espíritu

Sonido espiritual que produce la vibración del cuerpo con un Otro que se fabrica
inconscientemente a la medida de Dios, “un entender no entendiendo toda ciencia trascendiendo”,
que enmarca lo que no se sabe en el saber y lo hace incompleto. Ahí, en ese sutil espacio
encontrará su territorio la escritura poética de Juan de la Cruz para plasmar de modo alusivo su
experiencia mística.

Mientras que la ciencia, como causa formal, deja ausente, en sus premisas y variables, al sujeto -en
tanto que la causa sería comunicable sin misterios porque ya está dilucidada, o lo será con el
desarrollo de los descubrimientos-, la mística como práctica discursiva, intenta con su escritura
circunscribir los bordes del agujero divino, en tiempos del nacimiento de la ciencia moderna,



6

Analytica del Sur - 6 / 6 - 14.01.2026

cuando Dios se retira del mundo y enmudece.

This entry was posted on Sunday, February 25th, 2018 at 3:54 pm and is filed under 7, Síntomas
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

https://analyticadelsur.com.ar/category/7/
https://analyticadelsur.com.ar/category/sintomas/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/musica-callada-san-juan-de-la-cruz/trackback/

	Analytica del Sur
	Música callada. San Juan de la Cruz


