
1

Analytica del Sur - 1 / 5 - 16.01.2026

Analytica del Sur
Psicoanálisis y Crítica

La Dialéctica del amo y el esclavo en Hegel. Una perspectiva
desde la obra de Alexandre Kojève
Melissa Duré · Thursday, November 3rd, 2022

1. El deseo del otro como constitutivo del ser

Para Hegel, el hombre es Autoconciencia y la misma se realiza en el Deseo que, a diferencia de
Spinoza, no está concebido en una Genealogía Geométrica de ideas, expresiones y afectos; en
Hegel el Deseo, que si bien al igual que en Baruch de Spinoza es constitutivo de la existencia
humana, es tratado desde Alienación en la “Fenomenología del Espíritu”. Hegel, al exponer la
Dialéctica del Amo y del Esclavo, sostiene que el sometido deseará primero como modo de
subsistir y luego como superación del “Deseo del Otro”, es decir, el reconocimiento de su labor
servil.

 

Fotografía: Carolina Sanguinetti; @hornero.urbano

 

Para analizar el Deseo, que también es un motor en Hegel, nos remitimos a Alexandre Kojève,
quien nos refiere que el Yo del Deseo (muy diferente al  deseo animal, al apetito y la necesidad) es
un vacío que debe llenarse, mediante una “Acción Negatriz” sobre un objeto que debe ser

https://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/melisa-dure/
https://analyticadelsur.com.ar/melisa-dure/
https://www.instagram.com/hornero.urbano/


2

Analytica del Sur - 2 / 5 - 16.01.2026

transformado en algo no-natural (1). El Deseo es trascender lo que está dado en la naturaleza, es una
acción transformadora de ella; por ende esta labor transformadora, para que pueda devenir en una
verdadera autoconciencia debe ser reconocida por el Otro, el Amo; el Deseo debe dirigirse hacia
otro Deseo porque la realidad humana es una realidad social; por consiguiente, es humano desear
lo que desean los otros para así poder subjetivarse.

Entonces, siguiendo el marco del devenir histórico en Hegel, se nos presenta la confrontación de
una lucha  a muerte entre dos individuos y para que haya reconocimiento, Deseo del Otro, se
necesita que ambos queden con vida, porque la muerte significa la negación del reconocimiento del
otro; uno de estos individuos, el futuro Amo, suprime dialécticamente al Otro, el futuro Esclavo.
La “Posición de Amo” se da porque el vencedor ha arriesgado su vida, ha superado el terror a la
muerte que lo coloca en una posición más allá de lo natural; la “Posición de Siervo” se da en este
marco de lucha en una desventaja porque el mismo, preso del terror ante la muerte, se aferra a la
vida, de forma prácticamente instintiva y de ahí su debilidad, porque no ha superado a la naturaleza
encarnada en la lucha por la pérdida de la vida.

Sin embargo, el vencedor ha devenido en Amo por trascender hacia la abstracción y, por ende, no
solo reconocido como Amo por sí mismo, sino principalmente por su contrincante vencido, por el
Esclavo. Entonces el hombre, para ser verdaderamente humano, es decir, “Autoconciencia”, debe
hacerse reconocer por los otros, cosa que sucede con el Amo al ser investido como tal por el
Esclavo mediante su sometimiento y su obediencia expresada en la realización de los trabajos que
el amo le impone.

 

2. El trabajo como autoconciencia del esclavo

Ahora veremos que la Autoconciencia significa también el transformar el mundo natural, y por
ende qué implicancias tiene esto para el Esclavo. El Esclavo reconoce al Amo como tal y se
comporta en consecuencia, haciendo todo lo que el amo le ordene; esta obediencia consiste en el
reconocimiento, en el “Deseo del Deseo”, la “Autoconciencia del Amo” es mediatizada por el
“Trabajo del Esclavo”, es Amo gracias a la existencia y el trabajo de sus esclavos.

Ahora bien, el amo lo que reconoce es el producto del trabajo, y no a la persona que lo ejecuta; el
Esclavo es para el Amo una cosa, y la cosificación resulta una paradoja, porque si el Amo
considera al Esclavo como cosa, no como un individuo, entonces no puede ser reconocido como
Amo por parte del esclavo, ergo como dice textualmente Kojève: “…si el hombre no puede ser
satisfecho, sino por el reconocimiento de otro hombre; el hombre que se conduce como Amo no lo

será jamás” (2). Por consiguiente, al Amo no le queda más que consumir los productos del esclavo,
no vive para la abstracción sino para la satisfacción de sí y se encuentra irremediablemente ligado a
lo dado, a lo concreto; sin embargo el Esclavo, mediante su trabajo constituye, según Hegel, el
motor del progreso, y va tomando ventaja sobre el Amo, porque su trabajo no es para sí, sino para
una idea, que es justamente el Amo.

Para Hegel, el Trabajo es la conciencia que llega a sí misma y aquello por medio del cual el
Esclavo transforma su terror reverencial a la muerte en angustia de la nada. Y desde su nada,
supera así el instinto que determinó inicialmente su supervivencia como Esclavo. Entonces el
trabajar para el Otro, el estar al servicio del otro constituye una ventaja porque supera el plano de
lo dado, de la satisfacción de las necesidades, se humaniza mediante esta “Alienación en el



3

Analytica del Sur - 3 / 5 - 16.01.2026

Trabajo” que se corresponde con el reconocimiento de otro para el cual se trabaja. El Trabajo a su
vez, y por ser un medio de transformación de la naturaleza, deriva en la Técnica, en la Ciencia y en
un conocimiento propio únicamente del esclavo, y que eventualmente pueden servir de medios
para su emancipación; porque trabajando pasa de los instintos a la abstracción, y de ahí al progreso
mediante las ciencias y técnicas.

 

3. Las ideologías que justifican la persistencia de la servidumbre

Mediante el Trabajo, el hombre vence sus instintos y entra en la abstracción mediante la cual se
hace la “Idea de Libertad” que le será dada mediante las transformaciones que opera con su trabajo
que transforma la naturaleza. Pero si el trabajo es la vía de la emancipación, ¿por qué siguen las
relaciones de dominación? Hegel, según expone Kojève, plantea una ambivalencia respecto del
Esclavo y su eventual libertad, sosteniendo que a pesar de haber sido elevado por su trabajo a la
idea abstracta de libertad, el esclavo no llega a concretar esta idea. Por ende, el Esclavo tiene una
actitud ambivalente ante la libertad y para no concretarla, elabora una serie de ideologías que
justifican su estado de servidumbre.

La primera de las ideologías que justifican la servidumbre se identifica con el Estoicismo, el
esclavo es libre por la idea misma de la libertad; la “Idea de la Libertad” concebida en el Esclavo
es la libertad como una utopía; siendo esta postura ideológica la que Hegel identifica con el
Estoicismo de su época, la libertad por el pensamiento. Esta ideología carece de acciones, es una
idea solipsista, replegada en el Esclavo; por consiguiente, no habrá transformación en su ser, el

trabajo será meramente operativo y el Esclavo deviene en nihilista (3).

La segunda de estas ideologías es el Cristianismo, que justifica la servidumbre como algo
inevitable, ante lo cual el individuo imagina otro mundo, la libertad en el más allá como siervo de
Dios. En la “Servidumbre Celestial” el Esclavo está a la par de su “Amo Terrenal” porque ambos
son Siervos de Dios; Dios los iguala en la Servidumbre.

Ambas ideologías se corresponden con el devenir histórico del mundo, desde el Paganismo hasta el
Cristianismo contemporáneo de Hegel y este devenir se manifiesta a través de dos concepciones
sociales: la Sociedad Pagana, justificada en la universalidad, y la Sociedad Cristiana, justificada en
la particularidad. Así también, siguiendo las explicaciones de Kojève, el Estado Pagano reflejado
en el Imperio Romano es un estado universal, sus ciudadanos son reconocidos como particulares
por otros particulares, pero esta particularidad es colectiva y deviene en una entidad formal de
orden legal denominada Persona Jurídica. La persona no constituye un ser en sí, sino un particular
en relación a todos, una institución jurídica creada para atribuirle derechos y más que nada
obligaciones, y es aquí donde surge el Derecho Privado, creación puramente romana, que ha de
acuñar el principio de la “Autonomía de la Voluntad”, relacionada como una serie de convenciones

rituales entre particulares para regular sus actividades principalmente comerciales (4).

El Estado Romano Pagano ha surgido como una sociedad guerrera, y a diferencia de la Polis
Griega, el mismo devino imperio en razón del ideal del Orbis, es decir, de un dominio universal.
Es así que al llegar al máximo de su existencia territorial, las guerras de conquista fueron
acabando; el ciudadano romano perdió su vocación guerrera y así devinieron en esclavos del
emperador o, mejor dicho, de la idea de Imperio como ente inamovible. Es este el marco histórico
que hemos descripto al tratar el Colonatto como institución que paulatinamente fue desplazando a



4

Analytica del Sur - 4 / 5 - 16.01.2026

la esclavitud y que, luego de la adopción del Cristianismo, como religión única del Imperio,
significó su conversión en el sistema feudal y la entrada oficial a la Edad Media.

El Colonatto es un cambio social entre la universalidad romana y la particularidad cristiana; entre
el esclavo y el siervo de la gleba y también es un precedente, muy arcaico, de lo que Karl Marx
identificaría con la Propiedad Privada y división del Trabajo respectivamente. Así también, vemos
cómo el Derecho Privado va tomando preeminencia, debido a que el Colono, o sea el futuro siervo
de la Gleba cristiano, no constituye una nuda cosa como lo era el Esclavo en la roma arcaica; es un
instrumento del Derecho Ritual en cuanto a la relación jurídica del Colonatto, es decir, un sujeto
destinado a una utilidad rentable, un engranaje que cumple una finalidad mercantil, un verdadero
Sujeto-función dependiente a perpetuidad de la producción de la tierra destinada al Colonatto.

Entonces, el Imperio Romano, en su transición al Cristianismo y por medio del Colonatto, nos
presenta una figura hasta ahora sin precedentes en la historia: la propiedad privada, cuyo titular es
un propietario investido de un instrumento reconocido jurídicamente (es decir, tanto ante el Estado
como ante otros particulares). A este propietario y siguiendo la exposición de Kojève, Hegel lo
denomina Burgués y si bien es cierto que es titular de la tierra y tiene bajo su señorío a los colonos
o siervos de la gleba, él mismo no es Amo, sino otra modalidad de Esclavo. El Burgués se cree
libre por la titularidad de su derecho, sin embargo, se halla sometido a una nueva servidumbre, la
del producto de la tierra, de los tributos; el Burgués deviene a su vez Esclavo de otra abstracción,
instrumentada en la Moneda, o sea en el Dinero, que es la manifestación física y tangible de nada
más y nada menos que el Capital.

 

4. El deseo y la alienación como origen de la voluntad.

A pesar de las diferencias ontológicas del deseo en Baruch de Spinoza y Hegel, encontramos
puntos en común respecto de la dinámica de los Deseos. En primer lugar, el Deseo es la esencia del
hombre; mediante el deseo los individuos se subjetivan, actúan y se relacionan entre sí. En segundo
lugar, el Deseo determina el actuar de las personas y este deseo no es una concepción autónoma,
una idea inmanente en el individuo ni replegada en él, sino que es producto de un encadenamiento
de causas, que son en Spinoza de orden ontológico y en Hegel de orden dialéctico e histórico. La
voluntad nunca puede ser autónoma y es consecuencia  de una serie de causas culturales y
socioeconómicas preexistentes que condicionan su actuar; en el caso de Baruch son las Pasiones
basadas en afectos- sean tristes o alegres- las que impulsan el Conatus; en el caso de Hegel, un
Deseo que es “Deseo del Otro”, en la necesidad de un reconocimiento dentro de una determinada
sociedad.

Si bien es cierto que Hegel constituye prácticamente el pináculo del Idealismo, su concepción del
Deseo nos devela cómo ha de constituirse la Voluntad desde un deseo de prestigio, cuestión de
suma importancia en la actualidad si nos enfocamos en las relaciones de dominación en ámbitos
tales como las empresas y la función pública. El “Deseo del Otro” deviene en reconocimiento del
Poder del Amo y del “trabajo” del Esclavo; sin embargo, y a partir de la Revolución Industrial, la
Alienación deja de operarse entre individuos y va mutando a abstracciones que permean cualquier
vínculo social. Es aquí donde intervendrá Karl Marx quien, aparte de analizar el trabajo como
fenómeno cosificante, nos da a entender que por primera vez en la historia del hombre, la

subjetividad se encuentra intervenida, no por ideas, sino por la cosa misma (5).



5

Analytica del Sur - 5 / 5 - 16.01.2026

 

——————————

Extraído de Servidumbre y reificación en la historia reciente del Paraguay. Tesis de Maestría en
Filosofía Contemporánea. Facultad de Filosofía. Universidad Nacional de Asunción.  Texto
publicado con autorización.

This entry was posted on Thursday, November 3rd, 2022 at 3:30 pm and is filed under 12, Universales
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

https://analyticadelsur.com.ar/category/12/
https://analyticadelsur.com.ar/category/universales/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/melisa-dure/trackback/

	Analytica del Sur
	La Dialéctica del amo y el esclavo en Hegel. Una perspectiva desde la obra de Alexandre Kojève


