Analytica del Sur

Psicoandlisisy Critica

Los aparatos del goce
Enric Berenguer - Monday, December 15th, 2025

Detalle St de laserie Tejer es escuchar.
Tejido ados agujas con hilo natural intervenido con colavinilica PH neutro, 2025



http://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/los-aparatos-del-goce/

Inés Diaz Saubidet, |G: @inesdiazsaubidet

En nuestro ultimo encuentro seguimos comentando la frase de Lacan que nos sirve de orientacion
en esta parte de nuestro seminario (“larealidad se aborda con los aparatos del goce”, en la pagina

69 de Aun™).

Seleccioné esta frase porque me parece que nos resulta muy Util para pensar toda una complejidad
de larelacion con el goce del sujeto de nuestra época. En efecto, ya no se trata— 0 no solo — de la
produccion de objetos a la que se referia Lacan en e Seminario 17, los “gadgets’. Por supuesto,
este tipo de objetos, cuya importancia predijo muy bien Lacan en aguel momento, siguen estando
presentes en nuestra época. Pero creo que podemos decir que hay otro aspecto nuevo que
corresponde a desarrollos més recientes. No ya objetos que son productos mudos de lacienciay la
técnica, sino mucho mas sofisticados y complejos que también suplen al Otro que no existe de
formas muy diversas. Por poner un gemplo extremo, el Chatbot es mucho méas que un objeto, es
una nueva figura de un Otro de sintesis que se incluye en ese objeto ya muy complejo que es la
computadora personal, el smartphone.

¢Como pensar el impacto de esos dispositivos en larelacion del sujeto con el goce? Porque no cabe
duda de que son dispotivios que incluyen una dimension de saber — incluso sustituyen al sujeto
supuesto saber caido —, pero gran parte de su eficacia se debe a que se inmiscuyen en |os aparatos
de goce del sujeto, al mismo tiempo que tienen un papel decisivo en la produccion de una
“realidad”.

Esa expresion de Lacan, por tanto, nos parece muy oportuna como anticipacion de fendmenos que
ahora se han desarrollado mucho méas. De nuevo, Lacan nos sorprende por su capacidad de
anticipacion.

Vayamos, por tanto, a esa formulatan cargada de resonancias para nosotros.

De entrada, 1o que Ilama la atencidn es la amplitud del término, que puede incluir muchas
modalidades. ¢Qué son “aparatos del goce”? Pueden caber muchas cosas. Y si Lacan lo degjatan
abierto, es por una decision tedricay conceptual, no es sin razon. Por eso, para empezar, podemos
ver los distintos usos que Lacan ha hecho del término a lo largo de su ensefianza, con el fin ver
todo lo que se puede incluir ahi y los cambios que se registran en el modo de pensarlo.

Aparatos en los Escritos y en los seminarios de Lacan

Es interesante destacar que una de las primeras veces que en los Escritos de Lacan aparece €l
término “aparato” es en “El estadio del espgjo”, un texto de 1949: “[...] si nos fijamos en €l papel
del aparato del espejo en las apariciones del doble, en que se manifiestan realidades psiquicas, por

lo demés heterogéneas [...]"”. Aqui refiere al fenémeno del doble, que es particularmente

significativo en laclinicade las psicosis. En “Dela agresividad en psicoandlisis’ habla de una serie
de crisis subjetivas, cada una de las cuales dalugar a“unanueva sintesis de los aparatos del yo**.

En “Acerca de la causalidad psiquica’ encontramos una mencion particularmente interesante,

Analytica del Sur -2/13- 26.12.2025


https://www.instagram.com/inesdiazsaubidet/

porque habla del principio de realidad, o cual la pone en relacién directa con la frase que hemos
destacado en el Seminario Aun: “Se sabe, en efecto, que Freud identifica el Yo con el ‘sistema
percepcion-conciencia que constituye la suma de los aparatos mediante los cuales el organismo

esta adaptado al * principio de realidad’” (y en este punto, Lacan nosremite a“El yoy € €lo”, de
Freud).

En contraste con lo anterior, en “El psicoanalisisy su enseflanza” Lacan critica “una concepcion
tan contraria como retrégrada [en la que] el yo es considerado como constituyendo €l aparato de
una relacion con la realidad, cuya nocion estética ya no tiene nada que ver con el principio de

realidad que Freud instituyd en su relacion dialéctica con e principio del placer.”™”

Dando un salto, si acudimos a un texto posterior, “La direccion de la curay los principios de su
poder”, vemos una novedad importante. Alli Lacan se refiere a “aparato significante”. Dice que
“la omnipotencia materna es la que no sdlo suspende la satisfaccion de las necesidades del aparato
significante sino que las fragmenta, las filtra, las modela a los desfiladeros de la estructura
significante”.

Hubiéramos podido entrar méas en detalle, examinar algunas otras referencias més en los Escritos.
Pero con esto basta para comprobar la variedad de los usos del término: primero en relacién con lo
imaginario, luego en relacion con el vinculo entre el yo y larealidad, introduciendo un aspecto que
luego retomara en el Seminario 20, cuando habla de lala complejidad del “atolladero” que Freud
trata de clarificar en lo concerniente a la relacion entre el goce y la realidad, entre lo que llama

Lust-Ich y Real-Ich™®. Finalmente, la nocién de “aparato significante” abre otra perspectiva, que
anticipa lo que en el mismo Seminario 20 se plantea: “no hay aparato de goce que no sea del

lenguaje’™”.

Pero eso no es todo. Si vamos a los seminarios, vemos que en el Seminario 11 aparece laidea de
aparato en relacion con algo que, indudablemente, esta directamente relacionado con la nocion de
los “aparatos del goce”. Se trata del andlisis que alli se hace del concepto freudiano de pulsion.
Esta es mostrada — dibujada en un esquema — como un dispositivo dotado de un funcionamiento
caracteristico y una serie de componentes. Leyendo en detalle “Las pulsiones y sus destinos’ de
Freud, Lacan dibuja lo que llamala “topologia“ de ese aparato, que implica el concurso de una
parte del cuerpo (zona erégena), traza un recorrido hacia el exterior (simbolizado por un vector)
gue rodea un objeto (designado como “a” ) y retornaa cuerpo, de tal forma que ese trayecto de ida
y vuelta simboliza lo que Freud habia definido como la alternancia entre actividad y pasividad en
la estructura “gramatical” de las pulsiones (comer/ser comido, mirar/ser mirado, etc.) Este esquema

se encuentraen e Seminario 11,

Analytica del Sur -3/13- 26.12.2025



Aim

Bord

Goal

En aguel momento, ¢acaso Lacan hubiera podido Ilegar a decir que la pulsion es “el” aparato del
goce? Se hubiera podido pensar que es asi, dada la centralidad que en ese momento le da al
concepto de pulsion. Pero no lo afirma en ningun lado, entre otras razones, porgue previamente él
mismo se habia referido muy extensamente al fantasma (por ejemplo, en el Seminario 6, El deseo y

su interpretacion) como un dispositivo regulador de larelacion del sujeto con e deseoy el goce”.
Y aungue no encontramos alli la expresion concreta “aparato del fantasma”, toda la elaboracién
para introducirlo como concepto formalizado se basa en el “esquema optico” introducido por é en

35 [10]

los Escritos, en concreto en “Observacion sobre el informe de Daniel Lagache” ™, y esto es

retomado en el Seminario 6™, donde recibe en este caso |a denominacion de “aparato”, que, cosa
interesante también se aplica al “aparato de la demanda’, aqui simbolizado ($ ? D), relacionada
con “los modos del aparato significante que corresponden a los diferentes tipos — oral, anal y otros

— delademanda’.*?. En cualquier caso, el fantasma es mostrado igualmente como un dispositivo
gue tiene una funcion, unos elementos, también un funcionamiento. Y que, por cierto, comparte
algun elemento con el montgje de la pulsion, en particular €l objeto a. Recordemos que Lacan lo
simbolizaasi: ($7a)

Hasta aqui, entonces, las referencias que nos permiten entender a qué se esta refiriendo Lacan
cuando habla de “aparatos” en plural y, mas especificamente, de “aparatos del goce” . Una
definicion sumaria consistirian en decir que, al menos en toda una época larga de su ensefianza, |o
gue considera aparatos del goce serian fundamentalmente la pulsion y el fantasma.

Mas tarde, podemos afadir a este binario el sintoma, incluso como el aparato fundamental del
goce. Pero esto es un énfasis que surge posteriormente en |la ensefianza de Lacan, precisamente
después del Seminario 20. Yaveremos por qué razon.

Analytica del Sur -4/13- 26.12.2025



El gocey larealidad

Vayamos ahora al aspecto especifico que es larelacion con larealidad de esos aparatos del goce,
incluido en nuestra frase de referencia. Esta idea, ¢acaso es una completa novedad? No, en
absoluto. Tiene una historia previa.

Para empezar, en “De una cuestion preliminar a todo tratamiento posible de la psicosis’™*?, Lacan
desarrolla un esqguema muy importante, el “esquema R”. Pues bien, la“R” es por “realidad”. En
efecto, en este escrito Lacan se pregunta como concebir toda una serie de fenébmenos que, en las
psicosis, perturban la relacion del sujeto con larealidad. Entre estos fendmenos, se encuentran las
alucinaciones, por un lado, €l delirio, por otro lado. Con este esquema, Lacan muestra cOmo cree
gue esta constituida la realidad en el sujeto normal (o sea, neurético). Pero no se trata de que el
psicotico, en su delirio, construya una realidad a su medida, mientras que el normal tendria una
relacion «objetiva’ con esa misma realidad. De ningin modo, esto iria contra el precepto
freudiano, en el que Lacan insiste varias veces (también en el capitulo de Aln que nos concierne),
seguin el cual e principio de realidad esta en continuidad respecto del principio del placer.

P F M

r

Pues bien, el esquema R muestra lo que sostiene larelacion con larealidad. Y larespuesta es que
larealidad (representada por la R que designa un campo rayado entre dos triangul os), se sostiene
por las distintas identificaciones del sujeto. En primer lugar, depende de que e sujeto haya podido
construir adecuadamente su narcisismo, es decir, unarelacion con laimagen de su cuerpo que le
permite constituir su yo (moi). Pero no basta con eso, con esta identificacion imaginaria, porque el
narcisismo es una estructura muy inestable y necesita ser estabilizada, fijada, por |os elementos que
Lacan sittaen €l triangulo ssimbdlico, es decir, fundamental mente identificaciones simbalicas.

¢Qué ocurre si estos dos triangulos no sostienen el marco de la realidad? Esta colapsa. Lacan lo

I [14]

representa con el esquemal ™, en el que e campo de larealidad queda deformado, invadido por €l
delirio, cuya caracteristica fundamental es no tener marco, ser ilimitado.

Analytica del Sur -5/13- 26.12.2025



Pues bien, si observamos este esquema |, en particular en su extremo superior izquierdo (cuesta
leerlo porgue es unafrase en letras pequefiitas y con un fondo rayado), vemos que ese campo de la
realidad deformado esté invadido, entre otras cosas, por |0 que leemos ahi (esto es la edicion
francesa) como “jouissance transsexualiste”, o sea, “goce transexual”. Podriamos decir, entonces,
gue en el caso de Schreber — que es el que Lacan comenta con este esquema — la realidad es
abordada mediante un aparato de goce delirante que incluye como uno de sus elementos el goce
transexual. Si vamos al texto, vemos que lo que ocurre aqui es lo que Lacan llama “regresion al
estadio del espejo”. Dicho de otra manera, “el aparato” imaginario del estadio el espejo es
insuficiente para sostener larealidad (estabilizarla, por usar un término familiar en laclinicade las
psicosis) porque no es capaz de localizar €l goce de tal manera que no sea invadida.

¢Es esto pura teoria, pura elucubracion por parte de Lacan? No, en absoluto. Es muy clinico. Uno
de los fenémenos descritos en las “Memorias de un neurépata’'*®, retomado por Freud*® y luego

por Lacan'”, consiste en que Schreber contempla su imagen en el espejo para verificar que le han
crecido los pechos conformes a su certeza de ser “la mujer de Dios’. De modo que esa “realidad”
gue Schreber ve en el espejo se adeclia a su goce transexual .

&Y en el normal/neurdtico? En su primera redaccion del texto “De una cuestion preliminar”, Lacan
no lo desarrolla del todo, pero plantea algo que va en esadireccion y es muy importante. En efecto,
comentando el esquema R dice algo enigmatico: “[...] se puede captar como la ubicacion
homoldgica de la significacion del sujeto S bajo el significante del falo puede repercutir en el

sostenimiento del campo de la realidad”™. No es una frase fécil de interpretar. Entre otras cosas,
porgue en el esqguema R no aparece el significante del falo, sino el falo imaginario, arriba a la
izquierda: ?. Esto hace que nos desorientemos un poco. Pero, un poco més arriba, Lacan comenta
ese falo imaginario asi: “el tercer término del ternario imaginario, aquel donde el sujeto se

identifica[...] con su ser de viviente no es sino laimagen féica’™.

Dicho de otra manera, aqui €l sujeto dispone de un aparato aparentemente mas efectivo y estable
paralocalizar el goce. Porque no se trata ya solo del estadio el espejo (m—-i de acuerdo con su
version en esquema R) y su estructura dual, sino de una estructura ternaria en la que a los dos
términos imaginarios se suma un tercero que localiza €l goce (en particular, lo que més adelante
llamara el goce falico) en unaidentificacion particular.

Analytica del Sur -6/13- 26.12.2025



Resumiendo, Lacan dice, ni mas ni menos, si juntamos |os pedazos sueltos de su argumentacion,
gue la identificacién falica imaginaria es un elemento importante para el sostenimiento de la
relacion del sujeto con larealidad. Pero no por cualquier cosa, sino porque localiza el goce de tal
manera que no invada el plano entre imaginario y simbdlico que es larealidad.

¢Por qué Lacan puede argumentar asi? Por un monton de argumentos clinicos, gue no vamos a
poder resumir aqui. Pero o mas sencillo, me parece, es tener en cuenta que, como en gran parte de
su ensefianza, Lacan piensa las cosas a partir de la psicosis. Y, en efecto, si en la psicosis e goce
delirante conforma la percepcion de larealidad, hay una pregunta obligada: ¢qué forma de goce,
gue dispositivo relacionado con el goce, estédimplicado en la percepcion de lareaidad en el sujeto
normal/neurdtico? Pues bien, aquello que en en el esquema de la psicosis corresponde (con una
funcion del todo opuesta) al “goce transexual”, en este esquema de la neurosis es la identificacion
félicaimaginaria que permite localizar el goce con respecto alo imaginario.

Situarse en relaciéon con lo que podemos [lamar una “identificacion falica” — declinandola en las
modalidades del ser, el tener y € parecer — es, ni méas ni menos, una delimitacién de larelacién del
sujeto con el goce gque opera en su imagen especular (por eiemplo, modulando y sosteniendo mi
relacién con mi imagen como hombre o como mujer). Pero esto no se queda aqui, desde este punto
irradia a mi percepcion de la realidad, dado que esta se construye como extension de ese primer
nucleo especular-narcisista.

Como nota clinica, podemos ver que algunos nifios con autismo demuestran que, a falta de poder
constituir esa forma de identificacion propia del estadio del espejo, los limites del cuerpo no se
pueden establecer. Y esta imposibilidad de constituir el cuerpo como uno y como separado tiene
Como repercusion no poder construir el espacio imaginario circundante por el que el sujeto pueda
desplazarse en busca de los objetos del deseo. Esos nifios pueden ser del todo incapaces de
distinguir el espacio como lugar estable, habitable y transitable, y a veces son incapaces de
percibirlo o lo perciben como un agujero.

Por eso Lacan puede decir que la relacion con ? sostiene ese campo topolégico que llamamos
realidad, en la que lo imaginario se articula con lo simbdlico. De este modo, se evita que el goce
deslocalizado, desubicado en relacién con lo imaginario y 1o simbdlico, invada el campo de la
realidad produciendo alucinacionesy la proliferacion de significaciones delirantes.

Nota de 1966 sobre el fantasma

Pero Lacan no se va a conformar con esto, con sefialar el papel de laidentificacién con el falo
imaginario como reguladora del encaje entre el gocey larealidad. Cuando revisa este texto para su
publicacion en la edicidn de los Escritos, en 1966, cree necesario afiadir una nota al pie de esa
pagina donde se encuentra el esquemaR.

En esta nota, que es muy largay que constituye todo un suplemento ala edicion original de texto,
leemos: “Localizar en este esquema R el objeto a es interesante para esclarecer 1o que €l aporta

sobre el campo de laredidad (campo que lo tacha).””

De modo que ya no es suficiente con situar lafuncion de ?, también es necesario situar €l objeto a
y su relacion con €l sostenimiento de larealidad (y, podemos afiadir, el sentimiento de realidad).

Analytica del Sur -7/13- 26.12.2025



Seriamuy largo comentar todos los detalles de esta nota, pero de un modo muy resumido diremos
gue analiza el campo R como una superficie en la que estan inmersos “dos elementos
heterogéneos’, que son los dos componentes del “algoritmo” del fantasma: ($?a). Y un poco més
adelante, en esta misma nota, Lacan plantea que el campo de larealidad “solo se sostiene en la
extraccion del objeto a que sin embargo le da su marco”. Dicho de otra manera, 10 que dice es que
el fantasma da el marco de larealidad. Es la ventana por la que el sujeto accede a ella, pero es una
ventana gue tiene un marco — eso es lo més esencial — que evita que esa fragil pantalla que
Ilamamos realidad colapse, se deforme topol 6gicamente..

Una vez mas, esta frase tan complicada se entiende un poco mejor si, como Lacan, pensamos a
partir de la psicosis. La extraccion del objeto a del campo de larealidad es |o contrario de lo que
ocurre en las alucinaciones, donde los objetos de la pulsion la invaden en forma de voces y
percepciones que perturban laimagen especular (por g emplo, ver pechos donde no los hay). Pues
bien, si debido ala continuidad entre principio de placer y principio de realidad el goce tiende a
invadir larealidad, salvo que se le pongan limites, entonces hay que pensar qué es lo que “extraen”
esos objetos pulsionales del campo de larealidad, de tal manera que no lo invadan.

Pues bien, si estamos atentos a la nocion de marco, que Lacan usa agui, vemos que es € fantasma
el encargado de enmarcar larealidad a mismo tiempo que marca un limite a goce para mantenerlo
fuera de larealidad. Con la paradoja de que ese objeto extraido funcionara en adelante como el
objeto perdido que siempre se buscaray cuyo brillo agalmético (precioso) se intentara encontrar en
una serie de objetos que, dentro del campo de larealidad, retienen algo de lo extraido y, por tanto,
perdido. Estos seran |os objetos de deseo, regulados por €l fantasma.

Esta es la forma en que podemos entender el fantasma como aparato del goce, encargado de
sostener de un modo estable larelacion entre goce 'y realidad, que implica una separacion (para que
no haya invasion), pero también una localizacion de algo de lo extraido en los objetos del deseo
gue pululan por el campo de la realidad, a modo de sucedaneos. Eso si, siempre escapandose,
perdiéndose. Porque el goce sin limite destruye todo, pero una realidad sin restos de goce
disimulados en ella, en sus entresijos o entretela, no tendria ninglin valor. Por eso, en la depresion,
con laretiradade lalibido del campo de larealidad, esta pierde todo interés.

Una pregunta clinica, para sacar més partido de este tratamiento que hace Lacan de larelacion enre
fantasmay realidad. Vemos que en la psicosis hay una disfuncion del fantasma, de forma que su
funcion de limite deja de estar presente y se producen fendmenos de invasion. También acabamos
de hablar de |la depresion. ¢Hay en el campo de la clinica de la neurosis, 0 en una clinica
transestructural, otros fendmenos que se pueden entender mejor a partir de esta construccién
tedricade Lacan?

Pues si. Ya Freud se intereso por €l vinculo de la angustia con fendmenos de desrealizacion y de
despersonalizacién. Federn, un alumno de Freud, hizo observaciones muy interesantes sobre estas
perturbaciones que se sitlan en el gje de la relacion del yo con la realidad. De hecho, Lacan
comenta estas aportaciones en el Seminario 6, entre otros lugares.

¢Como entenderlo? Es relativamente fécil, si se tiene en cuenta de que en el fondo hay una
continuidad, una especie de superposicion entre la estructura descrita por Lacan en “El estadio el
espegl0” y laestructura del fantasma. De hecho, el fantasma viene a ocupar el lugar de lo que antes
€l sujeto habia construido en larelacion con el otro especular. El problema es que si no es através
del otro imaginario, el sujeto no puede identificarse con su cuerpo. Ahora bien, esaidentificacion

Analytica del Sur -8/13- 26.12.2025



especular con el otro imaginario es también el inicio de la construccién de una ventana al mundo.
El mundo se construye como tal a partir y en oposicion ala posibilidad de aislar un cuerpo como
propio y ademas dotado de unos limites precisos, de unos bordes. Como hemos visto antes, hay
una relacién topoldgica entre el borde del yo corporal imaginario, producido a través de la
identificacion especular con €l otro, y lo que luego serd el marco del fantasma. Un borde se
superpone a otro.

Por eso los limites de larealidad, €l “sentimiento de realidad”, son inseparables del sentimiento de
la propiedad, la consistenciay la solidez del propio cuerpo. En la angustia mas extrema, el propio
cuerpo parece disolversey a mismo tiempo larealidad se vuelveirreal.

Es una clinica que aparece a veces en ciertos extremos de la neurosis. Lo cual no quiere decir que
pueda ocurrir también, con matices que hay que explorar, en ciertas psicosis. Pero no se trata de
fendmenos alucinatorios o delirantes, sino de la disolucion de la consistencia del cuerpo propioy la
caida del sentimiento de realidad. Esto se entiende a partir de la comunidad de estructura, la
superposicion entre m—-i y $?7a. Que, de hecho, esta descrita de una forma precisa, aunque
compleja, en la propia nota de 1966 del escrito “De una cuestion preliminar...”.

Aparatos, aparejos y apareos

Si seguimos leyendo el Seminario 20, vemos que, contraviniendo el plural que ha usado hasta
ahora, Lacan de pronto se pasa al singular, cuando dice que “aparato no hay otro que el

lenguaje”™. Esto es un poco complicado, como ya veremos. Lo que podemos anticipar es que el
modo en que a continuacion sereferira al lenguaje modificala nocién usual que podemos hacernos
de é, la que antes habiamos encontrado en el propio Lacan. Luego nos referiremos a este punto.

Pero vamos a seguir, porque en el mismo parrafo la propia nocion de “aparato” es modulada por la
aparicion de otro término parecido, pero no igual. Leemos: “Asi se apareja €l goce en el ser que

habla”'*?. ;Qué es esto de “aparejar”? Como nos sucede a menudo con Lacan, nos deja algo
desconcertados, pero vamos atratar de encontrar una l6gica en todo este lio aparente, sin olvidar
gue él mismo esta avanzando, le da vueltas a sus propias ideas, no lo tiene todo ya armado de
antemano, esta en un “work in progress’ permanente. Sus seminarios son un taller de ideas donde
trabaja sin descanso.

Cuando leemos este “se aparejad’, nos damos cuenta de que, en 1o que hemos leido antes, no se
trataba del uso corriente del término “aparato” ¢Qué es esto de “se apareja’ ? Por supuesto, viene
del francés. En este caso, en laversion original leemos “ s appareille” . El verbo “appareiller”, en
su forma transitiva, quiere decir “equipar’. Hay muchos usos y acepciones, pero se puede decir
“appareiller un bateau” (en espafiol, “aparejar un barco” o “equipar un barco”), que significa
prepararlo parala navegacion. Esto implica poner en funcionamiento toda una serie de dispositivos
muy diversos. De hecho, tan importante es la dispositicion de todos estos dispositivos, que por
metonimia “apareiller” se convirtié en un modo de decir “partir” (un barco), salir del puerto,
zarpar. O prepararse para salir. Pero fundamentalmente se trata de la puesta a punto de lo que, en
espafiol, se Ilaman los “aparejos’. Es un conjunto muy diverso de cosas, aunque todas ellas
concurren al mismo fin que es hacer a barco capaz de navegar.

Analytica del Sur -9/13- 26.12.2025



10

Ahora bien, las connotaciones de la expresion que usa Lacan no se detienen aqui, ya que en el uso
pronominal, “s appareiller” equivale a “emparegjarse”, incluso “aparearse” en relacion concreta al
acoplamiento sexual.

Para que no crean que dejo volar mi imaginacién en este punto, los remito de nuevo a Seminario
11, en el que Lacan introduce esta idea de “aparejo” y la relaciona explicitamente con el
“aparearse” en el sentido del coito. Y o hace en un parrafo que se encuentra inmediatamente antes
del esqguema de la pulsién que hemos comentado hace un momento. Lo reproduzco entero, porque
no podemos perdernos un solo detalle. Nos permitira entender mejor 1o que estamos leyendo en el
Seminario 20, pronunciado nueve afios después:

“Laintegracion de la sexualidad a la dialéctica del deseo requiere que entre en juego algo del
cuerpo gue podriamos designar con el término de aparejo — entendido como aquello con lo que los

cuerpos pueden aparearsé™” .

Para entender este parrafo, hay que tener en cuenta muchos excursos de Lacan en sus seminarios
(por ejemplo, el Seminario 10) en los que se refiere a las partes del cuerpo implicadas en la

Analytica del Sur -10/13- 26.12.2025



11

sexualidad, hablando extensamente tanto de mamiferos como de insectos, ademas del hombrey la
mujer. Son parrafos a veces pesados y reiterativos, pero que de un modo u otro le sirven a Lacan
para situar ese extrafio interface entre la sexualidad, el cuerpo, lareproduccion, laviday la muerte.
En estos excursos, se explaya en las distintas versiones del érgano masculino, su forma, su
funcionamiento. Y destaca la extrazefia de todos esos montajes que implican al cuerpo de las
formas més bizarras.

¢Para qué todas esas referencias a las distintas formas de los 6rganos sexuales, sus avatares, su
funcionamiento? Todo eso esta destinado a mostrar |a aparatosidad de o sexual y laimportancia
gue tienen ciertos aspectos particulares de |os modos de encgjar, en € cuerpo anatomico individual,
una funcién que por su destino de reproduccion va mas alla del individuo. Incluso si €l individuo,
aunque sea una cucaracha, siente algin “goce amoroso” (segun Lacan, “nada indica que estén
privados de él”), es una satisfaccion puramente instrumental para que el individuo se someta al
interés de la especie. Ese goce, por tanto, no es “suyo”, se incluye como algo mas dentro de un
dispositivo que lo supera. En este sentido, 1o que le llamala atencién a Lacan es que, en el caso del
ser humano, “el goce del orgasmo coincide con la puesta fuera de combate, fuera del juego, del
instrumento por la detusmescencia’. Y luego subraya lo curioso de que en nuestro caso €l falo esté
més presente como objeto caido que como presencia. O sea que, encima, ese gancho bizarro que es
el pene parece funcionar mal, a contrapelo de su funcion animal. Lo que en el animal esraro, en
nostros es raro y medio.

Muy resumidamente, vemos que Lacan destaca la aparatosidad del encaje en el cuerpo del goce
sexual, que siempre tiene algo de extrafio, paraddjico, porque en realidad excede los limite de o
individual. Por eso, més delante, Lacan dice que el goce félico es“fuerade cuerpo” (hors-corps).

Esta genidad del goce no es poca cosa. Por ejemplo, puede funcionar como un argumento delirante
de un sujeto psicotico para violar a una mujer, porque considera que su ereccion “provocada’
genera una exigencia objetiva de satisfaccion. “No soy yo, no es que yo quiera hacerlo — podria
decir él — sino que mi pene esta erecto por su causa’. Parece de locosy lo es, pero en algunos
procesos por violacion vemos la justificacion del acto por la excitacion, de la que seria
“responsable’ lamujer por su modo de vestirse, etc.

Hay que tener presentes estas connotaciones, con muchas otras, en torno a estos términos que son
“aparato”, “aparejo”, “apareo”. Muestran que Lacan, cuando dice o que dice en el Seminario 20,
usa deliberadamente términos con un motén de acepciones y antecedentes en su ensefianza. Esto
nos permite entender las resonancias de la expresion “el goce se apargja’ (también, “se empargja’)
en € ser gque habla.

¢Que podemos destacar de este uso de los términos en cuestién en relaciéon con el concepto de
goce? En primer lugar, que larelacion del ser hablante con su goce es compleja, extraia, nada
“natural” . Incluso podriamos decir que es aparatosa. No es algo sencillo como son los instintos de
los animales, sino que el goce, en el ser hablante, por un lado va ala suya, pero tampoco funciona
solo. Hay que ponerlo en orden mediante una serie de dispositivos. Estos dispositivos sirven para
localizarlo, regularlo. Y no solo eso, también hace falta darle algin sentido. De un modo u otro se
trata de conseguir que, aunque &l goce pulsional seaalgo en si mismo del todo solipsista, seincluya
en el vinculo socia. Y, curiosamente, no se puede incluir en el vinculo social si nho se incluye
también, al mismo tiempo, en el propio cuerpo de uno, porgue de entrada no lo est4, no estainclido
en el cuerpo. Para conseguir esto, hay que hacer muchas cosas, son necesarios muchos dispositivos
Yy recursos.

Analytica del Sur -11/13- 26.12.2025



12

No nos basta con tener un 6rgano en el cuerpo, porque no siempre funciona como se esperaria.
Esos 6rganos solo parecen funcionar en una serie de condiciones muy complejasy diversas, muy
particulares. Los aparatos del goce alos que se refiere Lacan son una diversidad de construcciones
destinadas a un doble encaje, fragil, inestable, precario: €l encaje del goce en el vinculo social, pero
también en encaje del goce en el cuerpo del individuo. Podriamos decir que nos 6rganos sexuales
humanos no funcionan sin los aparatos del goce. Y lo inverso también es cierto: debido a esos
aparatos, muchas veces degjan de funcionar, tienen sintomas.

Pero enseguida nos damos cuenta de que esto no se puede limitar ala escala del individuo y que
estos dispositivos individuales se articulan con dispositivos colectivos, culturales. Esta continuidad
es posible a traves de las identificaciones, la sublimacién, el funcionamiento de los ideales, por
limitarnos de momento alos términos freudianos.

Toda una serie de construcciones muy sofisticadas y complejas modulan esas construcciones,
mediante las cuales &l goce pulsional es regulado con recursos simbadlicos e imaginarios.

Al principio de nuestra vida, nos apropiamos mas 0 menos de nuestro cuerpo através de laimagen
del cuerpo y esto supone una primera regulacion del goce. Pero no basta con eso. Luego nos
identificamos como hombre o mujer (o variantes de estas identificaciones), algo que para nada es
simple y supone todo un recorrido, plagado de accidentes. Orientamos nuestra relacion con
nuesrtro cuerpo en relacion con estas identificaciones sexuadas, pero no se trata de algo puntua y
secillo, exige cuidados, un mantenimiento constante, una actualizacién, porque el cuerpo tampoco
se esta quieto, cambia, envejece. Los inventos que servian para anudar cuerpo y goce dejan de
servir. Necesitamos toda clase de objetos, vestidos, presentaciones diversas, ocultamientos,
exhibiciones reguladas, maniobras... jincluso cirugias! Y todo este trabajo imaginario sobre
nuestro cuerpo tiene un lado orientado a sostener el propio narcisismo, pero es inseparable del
modo de situarse y sostenerse en relacion a deseo del Otro, en la media en que nuestro cuerpo es
también objeto propio y geno.

Hagamos pues una lista sumaria de aparatos / aparejos del goce: el narcisismo y la construccion
imaginaria del cuerpo, larelacion de este cuerpo imaginario con los ideales de género y lo que
Lacan llama la sexuacion, que es la relacion diferencial con modalidades distintas de goce. Y no
hay que olvidar el tratamiento de la pulsién mediante la demanda y el deseo en relacion con el
Otro. Ni el tratamiento de la pulsién mediante el fantasma, fundamental en lo que concierne al
deseo y larelacion con larealidad.

Fin de la primera parte. La segunda parte de esta clase saldra en la proxima publicacion de
Analytica del Qur.

This entry was posted on Monday, December 15th, 2025 at 4:53 pm and isfiled under 15, Universales
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

Analytica del Sur -12/13- 26.12.2025


https://analyticadelsur.com.ar/category/15/
https://analyticadelsur.com.ar/category/universales/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/los-aparatos-del-goce/trackback/

13

Analytica del Sur -13/13- 26.12.2025



	Analytica del Sur
	Los aparatos del goce


