
1

Analytica del Sur - 1 / 13 - 26.12.2025

Analytica del Sur
Psicoanálisis y Crítica

Los aparatos del goce
Enric Berenguer · Monday, December 15th, 2025

Detalle S/t de la serie Tejer es escuchar.

Tejido a dos agujas con hilo natural intervenido con cola vinílica PH neutro, 2025

http://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/los-aparatos-del-goce/


2

Analytica del Sur - 2 / 13 - 26.12.2025

Inés Díaz Saubidet, IG: @inesdiazsaubidet

 

En nuestro último encuentro seguimos comentando la frase de Lacan que nos sirve de orientación
en esta parte de nuestro seminario (“la realidad se aborda con los aparatos del goce”, en la página

69 de Aún[1]).

Seleccioné esta frase porque me parece que nos resulta muy útil para pensar toda una complejidad
de la relación con el goce del sujeto de nuestra época. En efecto, ya no se trata – o no solo – de la
producción de objetos a la que se refería Lacan en el Seminario 17, los “gadgets”. Por supuesto,
este tipo de objetos, cuya importancia predijo muy bien Lacan en aquel momento, siguen estando
presentes en nuestra época. Pero creo que podemos decir que hay otro aspecto nuevo que
corresponde a desarrollos más recientes. No ya objetos que son productos mudos de la ciencia y la
técnica, sino mucho más sofisticados y complejos que también suplen al Otro que no existe de
formas muy diversas. Por poner un ejemplo extremo, el Chatbot es mucho más que un objeto, es
una nueva figura de un Otro de síntesis que se incluye en ese objeto ya muy complejo que es la
computadora personal, el smartphone.

¿Cómo pensar el impacto de esos dispositivos en la relación del sujeto con el goce? Porque no cabe
duda de que son dispotivios que incluyen una dimensión de saber – incluso sustituyen al sujeto
supuesto saber caído –, pero gran parte de su eficacia se debe a que se inmiscuyen en los aparatos
de goce del sujeto, al mismo tiempo que tienen un papel decisivo en la producción de una
“realidad”.

Esa expresión de Lacan, por tanto, nos parece muy oportuna como anticipación de fenómenos que
ahora se han desarrollado mucho más. De nuevo, Lacan nos sorprende por su capacidad de
anticipación.

Vayamos, por tanto, a esa fórmula tan cargada de resonancias para nosotros.

De entrada, lo que llama la atención es la amplitud del término, que puede incluir muchas
modalidades. ¿Qué son “aparatos del goce”? Pueden caber muchas cosas. Y si Lacan lo deja tan
abierto, es por una decisión teórica y conceptual, no es sin razón.  Por eso, para empezar, podemos
ver los distintos usos que Lacan ha hecho del término a lo largo de su enseñanza, con el fin ver
todo lo que se puede incluir ahí y los cambios que se registran en el modo de pensarlo.

 

Aparatos en los Escritos y en los seminarios de Lacan

Es interesante destacar que una de las primeras veces que en los Escritos de Lacan aparece el
término “aparato” es en “El estadio del espejo”, un texto de 1949: “[…] si nos fijamos en el papel
del aparato del espejo en las apariciones del doble, en que se manifiestan realidades psíquicas, por

lo demás heterogéneas […][2]”. Aquí refiere al fenómeno del doble, que es particularmente
significativo en la clínica de las psicosis. En “De la agresividad en psicoanálisis” habla de una serie

de crisis subjetivas, cada una de las cuales da lugar a “una nueva síntesis de los aparatos del yo”[3].

En “Acerca de la causalidad psíquica” encontramos una mención particularmente interesante,

https://www.instagram.com/inesdiazsaubidet/


3

Analytica del Sur - 3 / 13 - 26.12.2025

porque habla del principio de realidad, lo cual la pone en relación directa con la frase que hemos
destacado en el Seminario Aún: “Se sabe, en efecto, que Freud identifica el Yo con el ‘sistema
percepción-conciencia’ que constituye la suma de los aparatos mediante los cuales el organismo

está adaptado al ‘principio de realidad’[4]” (y en este punto, Lacan nos remite a “El yo y el ello”, de
Freud).

En contraste con lo anterior, en “El psicoanálisis y su enseñanza” Lacan critica “una concepción
tan contraria como retrógrada [en la que] el yo es considerado como constituyendo el aparato de
una relación con la realidad, cuya noción estática ya no tiene nada que ver con el principio de

realidad que Freud instituyó en su relación dialéctica con el principio del placer.[5]”

Dando un salto, si acudimos a un texto posterior, “La dirección de la cura y los principios de su
poder”, vemos una novedad importante. Allí Lacan se refiere al “aparato significante”. Dice que
“la omnipotencia materna es la que no sólo suspende la satisfacción de las necesidades del aparato
significante sino que las fragmenta, las filtra, las modela a los desfiladeros de la estructura
significante”.

Hubiéramos podido entrar más en detalle, examinar algunas otras referencias más en los Escritos.
Pero con esto basta para comprobar la variedad de los usos del término: primero en relación con lo
imaginario, luego en relación con el vínculo entre el yo y la realidad, introduciendo un aspecto que
luego retomará en el Seminario 20, cuando habla de la la complejidad del “atolladero” que Freud
trata de clarificar en lo concerniente a la relación entre el goce y la realidad, entre lo que llama

Lust-Ich y Real-Ich[6]. Finalmente, la noción de “aparato significante” abre otra perspectiva, que
anticipa lo que en el mismo Seminario 20 se plantea: “no hay aparato de goce que no sea del

lenguaje”[7].

Pero eso no es todo. Si vamos a los seminarios, vemos que en el Seminario 11 aparece la idea de
aparato en relación con algo que, indudablemente, está directamente relacionado con la noción de
los “aparatos del goce”. Se trata del análisis que allí se hace del concepto freudiano de pulsión.
Esta es mostrada – dibujada en un esquema – como un dispositivo dotado de un funcionamiento
característico y una serie de componentes. Leyendo en detalle “Las pulsiones y sus destinos” de
Freud, Lacan dibuja lo que llama la “topología “ de ese aparato, que implica el concurso de una
parte del cuerpo (zona erógena), traza un recorrido hacia el exterior (simbolizado por un vector)
que rodea un objeto (designado como “a”) y retorna al cuerpo, de tal forma que ese trayecto de ida
y vuelta simboliza lo que Freud había definido como la alternancia entre actividad y pasividad en
la estructura “gramatical” de las pulsiones (comer/ser comido, mirar/ser mirado, etc.) Este esquema

se encuentra en el Seminario 11[8].



4

Analytica del Sur - 4 / 13 - 26.12.2025

En aquel momento, ¿acaso Lacan hubiera podido llegar a decir que la pulsión es “el” aparato del
goce? Se hubiera podido pensar que es así, dada la centralidad que en ese momento le da al
concepto de pulsión. Pero no lo afirma en ningún lado, entre otras razones, porque previamente él
mismo se había referido muy extensamente al fantasma (por ejemplo, en el Seminario 6, El deseo y

su interpretación) como un dispositivo regulador de la relación del sujeto con el deseo y el goce[9].
Y aunque no encontramos allí la expresión concreta “aparato del fantasma”, toda la elaboración
para introducirlo como concepto formalizado se basa en el “esquema óptico” introducido por él en

los Escritos, en concreto en “Observación sobre el informe de Daniel Lagache”[10], y esto es

retomado en el Seminario 6[11], donde recibe en este caso la denominación de “aparato”, que, cosa
interesante también se aplica al “aparato de la demanda”, aquí simbolizado ($ ? D), relacionada
con “los modos del aparato significante que corresponden a los diferentes tipos – oral, anal y otros

– de la demanda”.[12]. En cualquier caso, el fantasma es mostrado igualmente como un dispositivo
que tiene una función, unos elementos, también un funcionamiento. Y que, por cierto, comparte
algún elemento con el montaje de la pulsion, en particular el objeto a. Recordemos que Lacan lo
simboliza así:  ($?a)

Hasta aquí, entonces, las referencias que nos permiten entender a qué se está refiriendo Lacan
cuando habla de “aparatos” en plural y, más específicamente, de “aparatos del goce” . Una 
definición sumaria consistirían en decir que, al menos en toda una época larga de su enseñanza, lo
que considera aparatos del goce serían fundamentalmente la pulsión y el fantasma.

Más tarde, podemos añadir a este binario el síntoma, incluso como el aparato fundamental del
goce. Pero esto es un énfasis que surge posteriormente en la enseñanza de Lacan, precisamente
después del Seminario 20. Ya veremos por qué razón.



5

Analytica del Sur - 5 / 13 - 26.12.2025

 

El goce y la realidad

Vayamos ahora al aspecto específico que es la relación con la realidad de esos aparatos del goce,
incluido en nuestra frase de referencia.  Esta idea, ¿acaso es una completa novedad? No, en
absoluto. Tiene una historia previa.

Para empezar, en “De una cuestión preliminar a todo tratamiento posible de la psicosis”[13], Lacan
desarrolla un esquema muy importante, el “esquema R”. Pues bien, la “R” es por “realidad”. En
efecto, en este escrito Lacan se pregunta cómo concebir toda una serie de fenómenos que, en las
psicosis, perturban la relación del sujeto con la realidad. Entre estos fenómenos, se encuentran las
alucinaciones, por un lado, el delirio, por otro lado. Con este esquema, Lacan muestra cómo cree
que está constituida la realidad en el sujeto normal (o sea, neurótico). Pero no se trata de que el
psicótico, en su delirio, construya una realidad a su medida, mientras que el normal tendría una
relación «objetiva” con esa misma realidad. De ningún modo, esto iría contra el precepto
freudiano, en el que Lacan insiste varias veces (también en el capítulo de Aún que nos concierne),
según el cual el principio de realidad está en continuidad respecto del principio del placer.

Pues bien, el esquema R muestra lo que sostiene la relación con la realidad. Y la respuesta es que
la realidad (representada por la R que designa un campo rayado entre dos triángulos), se sostiene
por las distintas identificaciones del sujeto. En primer lugar, depende de que el sujeto haya podido
construir adecuadamente su narcisismo, es decir, una relación con la imagen  de su cuerpo que le
permite constituir su yo (moi). Pero no basta con eso, con esta identificación imaginaria, porque el
narcisismo es una estructura muy inestable y necesita ser estabilizada, fijada, por los elementos que
Lacan sitúa en el triángulo simbólico, es decir, fundamentalmente identificaciones simbólicas.

¿Qué ocurre si estos dos triángulos no sostienen el marco de la realidad? Esta colapsa. Lacan lo

representa con el esquema I[14], en el que el campo de la realidad queda deformado, invadido por el
delirio, cuya característica fundamental es no tener marco, ser ilimitado.



6

Analytica del Sur - 6 / 13 - 26.12.2025

Pues bien, si observamos este esquema I, en particular en su extremo superior izquierdo (cuesta
leerlo porque es una frase en letras pequeñitas y con un fondo rayado), vemos que ese campo de la
realidad deformado está invadido, entre otras cosas, por lo que leemos ahí (esto es la edición
francesa) como “jouissance transsexualiste”, o sea, “goce transexual”.  Podríamos decir, entonces,
que en el caso de Schreber – que es el que Lacan comenta con este esquema – la realidad es
abordada mediante un aparato de goce delirante que incluye como uno de sus elementos el goce
transexual. Si vamos al texto, vemos que lo que ocurre aquí es lo que Lacan llama “regresión al
estadio del espejo”. Dicho de otra manera, “el aparato” imaginario del estadio el espejo es
insuficiente para sostener la realidad (estabilizarla, por usar un término familiar en la clínica de las
psicosis) porque no es capaz de localizar el goce de tal manera que no sea invadida.

¿Es esto pura teoría, pura elucubración por parte de Lacan? No, en absoluto. Es muy clínico. Uno

de los fenómenos descritos en las “Memorias de un neurópata”[15], retomado por Freud[16] y luego

por Lacan[17], consiste en que Schreber contempla su imagen en el espejo para verificar que le han
crecido los pechos conformes a su certeza de ser “la mujer de Dios”. De modo que esa “realidad”
que Schreber ve en el espejo se adecúa a su goce transexual.

¿Y en el normal/neurótico? En su primera redacción del texto “De una cuestión preliminar”, Lacan
no lo desarrolla del todo, pero plantea algo que va en esa dirección y es muy importante. En efecto,
comentando el esquema R dice algo enigmático: “[…] se puede captar como la ubicación
homológica de la significación del sujeto S bajo el significante del falo puede repercutir en el

sostenimiento del campo de la realidad”[18]. No es una frase fácil de interpretar. Entre otras cosas,
porque en el esquema R no aparece el significante del falo, sino el falo imaginario, arriba a la
izquierda: ?. Esto hace que nos desorientemos un poco. Pero, un poco más arriba, Lacan comenta
ese falo imaginario así: “el tercer término del ternario imaginario, aquel donde el sujeto se

identifica […] con su ser de viviente no es sino la imagen fálica”[19].

Dicho de otra manera, aquí el sujeto dispone de un aparato aparentemente más efectivo y estable
para localizar el goce. Porque no se trata ya sólo del estadio el espejo (m—-i de acuerdo con su
versión en esquema R) y su estructura dual, sino de una estructura ternaria en la que a los dos
términos imaginarios se suma un tercero que localiza el goce (en particular, lo que más adelante
llamará el goce fálico) en una identificación particular.



7

Analytica del Sur - 7 / 13 - 26.12.2025

Resumiendo, Lacan dice, ni más ni menos, si juntamos los pedazos sueltos de su argumentación,
que la identificación fálica imaginaria es un elemento importante para el sostenimiento de la
relación del sujeto con la realidad. Pero no por cualquier cosa, sino porque localiza el goce de tal
manera que no invada el plano entre imaginario y simbólico que es la realidad.

¿Por qué Lacan puede argumentar así? Por un montón de argumentos clínicos, que no vamos a
poder resumir aquí. Pero lo más sencillo, me parece, es tener en cuenta que, como en gran parte de
su enseñanza, Lacan piensa las cosas a partir de la psicosis. Y, en efecto, si en la psicosis el goce
delirante conforma la percepción de la realidad, hay una pregunta obligada: ¿qué forma de goce,
que dispositivo relacionado con el goce, está implicado en la percepción de la realidad en el sujeto
normal/neurótico? Pues bien, aquello que en en el esquema de la psicosis corresponde (con una
función del todo opuesta) al “goce transexual”, en este esquema de la neurosis es la identificación
fálica imaginaria que permite localizar el goce con respecto a lo imaginario.

Situarse en relación con lo que podemos llamar una “identificación fálica” – declinándola en las
modalidades del ser, el tener y el parecer – es, ni más ni menos, una delimitación de la relación del
sujeto con el goce que opera en su imagen especular (por ejemplo, modulando y sosteniendo mi
relación con mi imagen como hombre o como mujer). Pero esto no se queda aquí, desde este punto
irradia a mi percepción de la realidad, dado que esta se construye como extensión de ese primer
nucleo especular-narcisista.

Como nota clínica, podemos ver que algunos niños con autismo demuestran que, a falta de poder
constituir esa forma de identificación propia del estadío del espejo, los límites del cuerpo no se
pueden establecer. Y esta imposibilidad de constituir el cuerpo como uno y como separado tiene
como repercusión no poder construir el espacio imaginario circundante por el que el sujeto pueda
desplazarse en busca de los objetos del deseo. Esos niños pueden ser del todo incapaces de
distinguir el espacio como lugar estable, habitable y transitable, y a veces son incapaces de
percibirlo o lo perciben como un agujero.

Por eso Lacan puede decir que la relación con ? sostiene ese campo topológico que llamamos
realidad, en la que lo imaginario se articula con lo simbólico. De este modo, se evita que el goce
deslocalizado, desubicado en relación con lo imaginario y lo simbólico, invada el campo de la
realidad produciendo alucinaciones y la proliferación de significaciones delirantes.

 

Nota de 1966 sobre el fantasma

Pero Lacan no se va a conformar con esto, con señalar el papel de la identificación con el falo
imaginario como reguladora del encaje entre el goce y la realidad. Cuando revisa este texto para su
publicación en la edición de los Escritos, en 1966, cree necesario añadir una nota al pie de esa
página donde se encuentra el esquema R.

En esta nota, que es muy larga y que constituye todo un suplemento a la edición original de texto,
leemos: “Localizar en este esquema R el objeto a es interesante para esclarecer lo que él aporta

sobre el campo de la realidad (campo que lo tacha).[20]”

De modo que ya no es suficiente con situar la funcion de ?, también es necesario situar el objeto a
y su relación con el sostenimiento de la realidad (y, podemos añadir, el sentimiento de realidad).



8

Analytica del Sur - 8 / 13 - 26.12.2025

Sería muy largo comentar todos los detalles de esta nota, pero de un modo muy resumido diremos
que analiza el campo R como una superficie en la que están inmersos “dos elementos
heterogéneos”, que son los dos componentes del “algoritmo” del fantasma: ($?a). Y un poco más
adelante, en esta misma nota, Lacan plantea que el campo de la realidad “sólo se sostiene en la
extracción del objeto a que sin embargo le da su marco”. Dicho de otra manera, lo que dice es que
el fantasma da el marco de la realidad. Es la ventana por la que el sujeto accede a ella, pero es una
ventana que tiene un marco – eso es lo más esencial – que evita que esa frágil pantalla que
llamamos realidad colapse, se deforme topológicamente..

Una vez más, esta frase tan complicada se entiende un poco mejor si, como Lacan, pensamos a
partir de la psicosis. La extracción del objeto a del campo de la realidad es lo contrario de lo que
ocurre en las alucinaciones, donde los objetos de la pulsión la invaden en forma de voces y 
percepciones que perturban la imagen especular (por ejemplo, ver pechos donde no los hay). Pues
bien, si debido a la continuidad entre principio de placer y principio de realidad el goce tiende a
invadir la realidad, salvo que se le pongan límites, entonces hay que pensar qué es lo que “extraen”
esos objetos pulsionales del campo de la realidad, de tal manera que no lo invadan.

Pues bien, si estamos atentos a la noción de marco, que Lacan usa aquí, vemos que es el fantasma
el encargado de enmarcar la realidad al mismo tiempo que marca un límite al goce para mantenerlo
fuera de la realidad. Con la paradoja de que ese objeto extraído funcionará en adelante como el
objeto perdido que siempre se buscará y cuyo brillo agalmático (precioso) se intentará encontrar en
una serie de objetos que, dentro del campo de la realidad, retienen algo de lo extraído y, por tanto,
perdido. Estos serán los objetos de deseo, regulados por el fantasma.

Esta es la forma en que podemos entender el fantasma como aparato del goce, encargado de
sostener de un modo estable la relación entre goce y realidad, que implica una separación (para que
no haya invasión), pero también una localización de algo de lo extraído en los objetos del deseo
que pululan por el campo de la realidad, a modo de sucedáneos. Eso sí, siempre escapándose,
perdiéndose. Porque el goce sin límite destruye todo, pero una realidad sin restos de goce
disimulados en ella, en sus entresijos o entretela, no tendría ningún valor. Por eso, en la depresión,
con la retirada de la libido del campo de la realidad, esta pierde todo interés.

Una pregunta clínica, para sacar más partido de este tratamiento que hace Lacan de la relación enre
fantasma y realidad. Vemos que en la psicosis hay una disfunción del fantasma, de forma que su
función de límite deja de estar presente y se producen fenómenos de invasión. También acabamos
de hablar de la depresión. ¿Hay en el campo de la clínica de la neurosis, o en una clínica
transestructural, otros fenómenos que se pueden entender mejor a partir de esta construcción
teórica de Lacan?

Pues sí. Ya Freud se interesó por el vínculo de la angustia con fenómenos de desrealización y de
despersonalización. Federn, un alumno de Freud, hizo observaciones muy interesantes sobre estas
perturbaciones que se sitúan en el eje de la relación del yo con la realidad. De hecho, Lacan
comenta estas aportaciones en el Seminario 6, entre otros lugares.

¿Cómo entenderlo? Es relativamente fácil, si se tiene en cuenta de que en el fondo hay una
continuidad, una especie de superposición entre la estructura descrita por Lacan en “El estadio el
espejo” y la estructura del fantasma. De hecho, el fantasma viene a ocupar el lugar de lo que antes
el sujeto había construido en la relación con el otro especular. El problema es que si no es a través
del otro imaginario, el sujeto no puede identificarse con su cuerpo. Ahora bien, esa identificación



9

Analytica del Sur - 9 / 13 - 26.12.2025

especular con el otro imaginario es también el inicio de la construcción de una ventana al mundo.
El mundo se construye como tal a partir y en oposición a la posibilidad de aislar un cuerpo como
propio y además dotado de unos límites precisos, de unos bordes. Como hemos visto antes, hay
una relación topológica entre el borde del yo corporal imaginario, producido a través de la
identificación especular con el otro, y lo que luego será el marco del fantasma. Un borde se
superpone a otro.

Por eso los límites de la realidad, el “sentimiento de realidad”, son inseparables del sentimiento de
la propiedad, la consistencia y la solidez del propio cuerpo. En la angustia más extrema, el propio
cuerpo parece disolverse y al mismo tiempo la realidad se vuelve irreal.

Es una clínica que aparece a veces en ciertos extremos de la neurosis. Lo cual no quiere decir que
pueda ocurrir también, con matices que hay que explorar, en ciertas psicosis. Pero no se trata de
fenómenos alucinatorios o delirantes, sino de la disolución de la consistencia del cuerpo propio y la
caída del sentimiento de realidad. Esto se entiende a partir de la comunidad de estructura, la
superposición entre m—-i y $?a. Que, de hecho, esta descrita de una forma precisa, aunque
compleja, en la propia nota de 1966 del escrito “De una cuestión preliminar…”.

 

Aparatos, aparejos y apareos

Si seguimos leyendo el Seminario 20, vemos que, contraviniendo el plural que ha usado hasta
ahora, Lacan de pronto se pasa al singular, cuando dice que “aparato no hay otro que el

lenguaje”[21].  Esto es un poco complicado, como ya veremos. Lo que podemos anticipar es que el
modo en que a continuación se referirá al lenguaje modifica la noción usual que podemos hacernos
de él, la que antes habíamos encontrado en el propio Lacan. Luego nos referiremos a este punto.

Pero vamos a seguir, porque en el mismo párrafo la propia noción de “aparato” es modulada por la
aparición de otro término parecido, pero no igual. Leemos: “Así se apareja el goce en el ser que

habla”[22]. ¿Qué es esto de “aparejar”? Como nos sucede a menudo con Lacan, nos deja algo
desconcertados, pero vamos a tratar de encontrar una lógica en todo este lío aparente, sin olvidar
que él mismo está avanzando, le da vueltas a sus propias ideas, no lo tiene todo ya armado de
antemano, está en un “work in progress” permanente. Sus seminarios son un taller de ideas donde
trabaja sin descanso.

Cuando leemos este “se apareja”, nos damos cuenta de que, en lo que hemos leído antes, no se
trataba del uso corriente del término “aparato” ¿Qué es esto de “se apareja”? Por supuesto, viene
del francés. En este caso, en la versión original leemos “s’appareille”. El verbo “appareiller”, en
su forma transitiva, quiere decir “equipar”. Hay muchos usos y acepciones, pero se puede decir
“appareiller un bateau” (en español, “aparejar un barco” o “equipar un barco”), que significa
prepararlo para la navegación. Esto implica poner en funcionamiento toda una serie de dispositivos
muy diversos. De hecho, tan importante es la dispositición de todos estos dispositivos, que por
metonimia “apareiller” se convirtió en un modo de decir “partir” (un barco), salir del puerto,
zarpar. O prepararse para salir. Pero fundamentalmente se trata de la puesta a punto de lo que, en
español, se llaman los “aparejos”. Es un conjunto muy diverso de cosas, aunque todas ellas
concurren al mismo fin que es hacer al barco capaz de navegar.



10

Analytica del Sur - 10 / 13 - 26.12.2025

Ahora bien, las connotaciones de la expresión que usa Lacan no se detienen aquí, ya que en el uso
pronominal, “s’appareiller” equivale a “emparejarse”, incluso “aparearse” en relación concreta al
acoplamiento sexual.

Para que no crean que dejo volar mi imaginación en este punto, los remito de nuevo al Seminario
11, en el que Lacan introduce esta idea de “aparejo” y la relaciona explícitamente con el
“aparearse” en el sentido del coito. Y lo hace en un párrafo que se encuentra inmediatamente antes
del esquema de la pulsión que hemos comentado hace un momento. Lo reproduzco entero, porque
no podemos perdernos un solo detalle. Nos permitirá entender mejor lo que estamos leyendo en el
Seminario 20, pronunciado nueve años después:

“La integración de la sexualidad a la dialéctica del deseo requiere que entre en juego algo del
cuerpo que podríamos designar con el término de aparejo – entendido como aquello con lo que los

cuerpos pueden aparearse[23]”.

Para entender este párrafo, hay que tener en cuenta muchos excursos de Lacan en sus seminarios
(por ejemplo, el Seminario 10) en los que se refiere a las partes del cuerpo implicadas en la



11

Analytica del Sur - 11 / 13 - 26.12.2025

sexualidad, hablando extensamente tanto de mamíferos como de insectos, además del hombre y la
mujer. Son párrafos a veces pesados y reiterativos, pero que de un modo u otro le sirven a Lacan
para situar ese extraño interface entre la sexualidad, el cuerpo, la reproducción, la vida y la muerte.
En estos excursos, se explaya en las distintas versiones del órgano masculino, su forma, su
funcionamiento. Y destaca la extrazeña de todos esos montajes que implican al cuerpo de las
formas más bizarras.

¿Para qué todas esas referencias a las distintas formas de los órganos sexuales, sus avatares, su
funcionamiento? Todo eso está destinado a mostrar la aparatosidad de lo sexual y la importancia
que tienen ciertos aspectos particulares de los modos de encajar, en el cuerpo anatómico individual,
una función que por su destino de reproducción va más alla del individuo. Incluso si el individuo,
aunque sea una cucaracha, siente algún “goce amoroso” (según Lacan, “nada indica que estén
privados de él”), es una satisfacción puramente instrumental para que el individuo se someta al
interés de la especie. Ese goce, por tanto, no es “suyo”, se incluye como algo más dentro de un
dispositivo que lo supera. En este sentido, lo que le llama la atención a Lacan es que, en el caso del
ser humano, “el goce del orgasmo coincide con la puesta fuera de combate, fuera del juego, del
instrumento por la detusmescencia”. Y luego subraya lo curioso de que en nuestro caso el falo esté
más presente como objeto caído que como presencia. O sea que, encima, ese gancho bizarro que es
el pene parece funcionar mal, a contrapelo de su función animal. Lo que en el animal es raro, en
nostros es raro y medio.

Muy resumidamente, vemos que Lacan destaca la aparatosidad del encaje en el cuerpo del goce
sexual, que siempre tiene algo de extraño, paradójico, porque en realidad excede los límite de lo
individual. Por eso, más delante, Lacan dice que el goce fálico es “fuera de cuerpo” (hors-corps).

Esta ajenidad del goce no es poca cosa. Por ejemplo, puede funcionar como un argumento delirante
de un sujeto psicótico para violar a una mujer, porque considera que su erección “provocada”
genera una exigencia objetiva de satisfacción. “No soy yo, no es que yo quiera hacerlo – podría
decir él – sino que mi pene está erecto por su causa”. Parece de locos y lo es, pero en algunos
procesos por violación vemos la justificación del acto por la excitación, de la que sería
“responsable” la mujer por su modo de vestirse, etc.

Hay que tener presentes estas connotaciones, con muchas otras, en torno a estos términos que son
“aparato”, “aparejo”, “apareo”. Muestran que Lacan, cuando dice lo que dice en el Seminario 20,
usa deliberadamente términos con un motón de acepciones y antecedentes en su enseñanza. Esto
nos permite entender las resonancias de la expresión “el goce se apareja” (también, “se empareja”)
en el ser que habla.

¿Que podemos destacar de este uso de los términos en cuestión en relación con el concepto de
goce? En primer lugar, que la relación del ser hablante con su goce es compleja, extraña, nada
“natural”. Incluso podríamos decir que es aparatosa. No es algo sencillo como son los instintos de
los animales, sino que el goce, en el ser hablante, por un lado va a la suya, pero tampoco funciona
solo. Hay que ponerlo en orden mediante una serie de dispositivos. Estos dispositivos sirven para
localizarlo, regularlo. Y no sólo eso, también hace falta darle algún sentido. De un modo u otro se
trata de conseguir que, aunque el goce pulsional sea algo en sí mismo del todo solipsista, se incluya
en el vínculo social. Y, curiosamente, no se puede incluir en el vínculo social si no se incluye
también, al mismo tiempo, en el propio cuerpo de uno, porque de entrada no lo está, no está inclido
en el cuerpo. Para conseguir esto, hay que hacer muchas cosas, son necesarios muchos dispositivos
y recursos.



12

Analytica del Sur - 12 / 13 - 26.12.2025

No nos basta con tener un órgano en el cuerpo, porque no siempre funciona como se esperaría.
Esos órganos solo parecen funcionar en una serie de condiciones muy complejas y diversas, muy
particulares. Los aparatos del goce a los que se refiere Lacan son una diversidad de construcciones
destinadas a un doble encaje, frágil, inestable, precario: el encaje del goce en el vínculo social, pero
también en encaje del goce en el cuerpo del individuo. Podríamos decir que nos órganos sexuales
humanos no funcionan sin los aparatos del goce. Y lo inverso también es cierto: debido a esos
aparatos, muchas veces dejan de funcionar, tienen síntomas.

Pero enseguida nos damos cuenta de que esto no se puede limitar a la escala del individuo y que
estos dispositivos individuales se articulan con dispositivos colectivos, culturales. Esta continuidad
es posible a traves de las identificaciones, la sublimación, el funcionamiento de los ideales, por
limitarnos de momento a los términos freudianos.

Toda una serie de construcciones muy sofisticadas y complejas modulan esas construcciones,
mediante las cuales el goce pulsional es regulado con recursos simbólicos e imaginarios.

Al principio de nuestra vida, nos apropiamos más o menos de nuestro cuerpo a través de la imagen
del cuerpo y esto supone una primera regulación del goce. Pero no basta con eso. Luego nos
identificamos como hombre o mujer (o variantes de estas identificaciones), algo que para nada es
simple y supone todo un recorrido, plagado de accidentes. Orientamos nuestra relación con
nuesrtro cuerpo en relación con estas identificaciones sexuadas, pero no se trata de algo puntual y
secillo, exige cuidados, un mantenimiento constante, una actualización, porque el cuerpo tampoco
se está quieto, cambia, envejece. Los inventos que servían para anudar cuerpo y goce dejan de
servir. Necesitamos toda clase de objetos, vestidos, presentaciones diversas, ocultamientos,
exhibiciones reguladas, maniobras… ¡incluso cirugias! Y todo este trabajo imaginario sobre
nuestro cuerpo tiene un lado orientado a sostener el propio narcisismo, pero es inseparable del
modo de situarse y sostenerse en relación al deseo del Otro, en la media en que nuestro cuerpo es
también objeto propio y ajeno.

Hagamos pues una lista sumaria de aparatos / aparejos del goce: el narcisismo y la construcción
imaginaria del cuerpo, la relación de este cuerpo imaginario con los ideales de género y lo que
Lacan llama la sexuación, que es la relación diferencial con modalidades distintas de goce. Y no
hay que olvidar el tratamiento de la pulsión mediante la demanda y el deseo en relación con el
Otro. Ni el tratamiento de la pulsión mediante el fantasma, fundamental en lo que concierne al
deseo y la relación con la realidad.

 

——————————

Fin de la primera parte. La segunda parte de esta clase saldrá en la próxima publicación de
Analytica del Sur.

This entry was posted on Monday, December 15th, 2025 at 4:53 pm and is filed under 15, Universales
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

https://analyticadelsur.com.ar/category/15/
https://analyticadelsur.com.ar/category/universales/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/los-aparatos-del-goce/trackback/


13

Analytica del Sur - 13 / 13 - 26.12.2025


	Analytica del Sur
	Los aparatos del goce


