Analytica del Sur

Psicoandlisisy Critica

Lacan y la poética china
Julia Pernia - Monday, December 15th, 2025

es el analizante que llega a su fin
en un nuevo silencio,

el maestro zen con su gesto sabio
en la patada [1]

(...) enfin, esla accién de lalengua
gue hace hablar a
una letra muda.

Enrique Acufia. H. Soledad del sintoma[2]

Analytica del Sur -1/6- 26.12.2025


http://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/lacan-y-la-poetica-china/

r
e AL A A
&G0, S gl G
2,301 R Vot e <.
NI R
.,i"!,q""t"\ '*i:'i."' 3
R TR
o DA
- .“’-'f,""I )
L)

=

T‘.'i":.u'l'l
'l.-q.""iq )

L A ) i'

Detalle de Manto rojo | de la serie Grito Crudo.
Tejido ados agujas con hilosy lanas naturales, 2023
Inés Diaz Saubidet, |G: @inesdiazsaubidet

El psicoandlisis estd, como indica el titulo de las Jornadas Anuales que nos convocan, entre las
practicas de la palabra. En el argumento sefialamos que el uso de la palabra constituye un
instrumento esencial en toda practica orientada a abordar un malestar subjetivo. Freud en
“Tratamiento psiquico (tratamiento del alma)” escribe: “el ensalmo de la palabra puede eliminar
fendmenos patol 6gicos, tanto méas agquellos que, a su vez, tienen su raiz en estados animicos’.

Ahorabien, el problema es que escuchar implica siempre escuchar sentido: un sentido que convoca
aotro y aotro mas, configurando asi el nivel en el que se sostiene toda psicoterapia. Lacan se
pregunta cOmo, en la experiencia analitica, seria posible hacer resonar algo distinto. Afirma: “el
sentido es o que resuena con la ayuda del significante. Pero lo que resuena, eso no llegalejos, es

Analytica del Sur -2/6- 26.12.2025


https://www.instagram.com/inesdiazsaubidet/

mas bien flojo. El sentido, eso tapona. Pero con la ayuda de lo que se llama la escritura poética,
ustedes pueden tener la dimension de lo que podria ser lainterpretacion analitica’. En este pasgje,
Lacan alude a la escritura poética china, y es ese recorrido el que intentaré desplegar hoy, en el
marco de un estado de investigacion inicial que venimos desarrollando en el médulo de
investigacion «Actualidad de la Clinica: respuestas a lo contemporaneo», cuyo responsable es
Christian Gomez. Quiero ademés subrayar que tanto Inés Garcia Urcola en “Sobre €l vacio en el
arte pictdrico chino” y Alicia Dellepiane en “De la relacion sujeto/objeto alarelacion del sujeto
con €l objeto a”, que estan presentes aqui, han escrito articul os sobre esta interseccion.

Referencia de Lacan a la poética china: el trazo unario

En el dispositivo analitico se establece una solidaridad entre la técnica de desciframiento del
sintoma y el inconsciente concebido como cifra de sentido. Esta operacion apunta a aislar los
significantes del sintoma en su valor de S1. El sintoma, en tanto presencia del significante del Otro
€n uno Mismo, es unamarca: un S1 que se repite.

Una de las vias por las que Lacan abordo la formulacion del S1 es bajo lafigura del trazo unario,
retomando la idea freudiana de la identificacion por un “Unico rasgo” (ein einziger Zug). El trazo
unario es algo distinto a circulo que agrupa; en este punto Lacan remite alos ideogramas chinos,
gue distingue de la funcion del signo linguistico, pues el ideograma alude mas bien a un trazo que
proviene de algo figurativo pero borrado: “reprimido, incluso rechazado”. Intento aqui esbozar
algunas conjeturas preliminares, sin pretension de rigurosidad, Siho como aproximaci ones.

Lacan, através de Francois Cheng, recupera de Shi Tao, pintor y caligrafo chino, la nocion de
trazo inicia. En Ensefianzas sobre pintura del monje Calabaza Amarga, €l pintor introduce laidea
de la“pincelada Unica’, origen de todas las cosas y raiz de todos los fendmenos. Implica lo que
debe ser establecido por uno mismo, y que a partir de ali fundalareglaalli donde solo existia el
vacio primordial, y apartir delo cua puede desplegarse la multiplicidad.

Cheng indica que Shi Tao, en una analogia perfecta, traduce en el plano pictérico las nociones
cosmoldgicas principales. laidea del aliento primordial que separa al caos originario, anterior al
cieloy alatierra. Eslaunidad inicial designada por el Uno, del cual surge el Dos que representa
los dos alientos vitales (yin y yang), y de alli naceran los diez mil seres. Asi, utiliza los términos
hundun (caos) y yinyun (estado indistinto del yiny € yang) para designar la condicién que precede
al acto de pintar. La pincelada Unica corresponde a Uno que separa del yinyun la unidad inicial y
constituye el gesto que separacielo y tierra, acto mismo en el que el hombre se hace hombre, y lo
multiple se divide.

En El Tao del psicoanalista, Eric Laurent observa que Lacan traduce esta nocion como trazo
unario, al que le da estatuto de significante. Lo que le interesa subrayar es que la pintura china no
€es una representacion del mundo creado por Dios, como en la tradicion judeocristiana, sino que se
sitllaen la pura aparicion entre el juego del caos original y del Uno. Es decir, introduce algo nuevo:
un “en mas’ que antes no existia. En este sentido, €l pintor chino se asemeja al sobrino de Freud:
ese niflo que, en su juego del fort-da, aflade al mundo el gesto del oh-ahh. No se trata de
representacion, sino de creacion: con el gesto del carretel, con su trazo unario, €l nifio produce una
dimension gque antes no estaba. Ese rasgo marca la repeticion como tal, es el S1 que aparece
primero en el campo del Otro, y por representar al sujeto (para otro significante) produce su fading.

Con la escritura, entonces, se inscribe simultdneamente la huella de la ausenciay de la presencia

Analytica del Sur -3/6- 26.12.2025



del goce en juego. Es €l carretel como depésito de libido fundamental que cada uno toma del Otro
y afade ala dimension del Otro, una vez que el otro se fue y lo deja solo. Como en el estado de
Hilflosigkeit (desamparo), uno se aferra a su carretel o a cualquier objeto, y cuando crece, a otras
cosas; pero ninguna logra reemplazar |o que se perdid en ese mismo instante.

Setrataalli del S1y del objeto pequefio a. Se dibuja una frontera que no es reciproca, que Lacan
denomina litoral y articula a la funcién de la letra. La letra no es el significante unario, que es
aguello del goce que puede ser contabilizado y el movimiento de borradura mediante el cual se
designa a sujeto. En este marco, Lacan en el Seminario 18 afirma: “Laescritura, laletra, estaenlo
real, y el significante, enlo simbdlico”.

Lecturay escritura

Es a partir de lalectura, y no de la escucha, que se puede tomar distancia de la seméntica. Jacques-
Alain Miller, en “Leer un sintoma’, sefidla que la dimension de lalectura del sintoma es correlativa
a concebirlo como un Jano —en evocacion a dios romano de dos rostros que miran en direcciones
opuestas—: una cara de verdad y otra de real. El sintoma, como descubrié Freud, puede
interpretarse en funcién de un deseo, como efecto de verdad, pero esa reduccion introduce la
paradoja del resto.

Freud mismo habia situado esta cuestion en la carta 133 a Fliess del 16 de abril de 1900, donde
escribe en relacion a un paciente: “Su enigma esta casi totalmente resuelto; se siente perfectamente
bien, y su caracter esta cambiado por completo, mientras que de los sintomas subsiste todavia un
pequefio resto. Comienzo a comprender que la aparente interminabilidad del tratamiento es un
rasgo inherente a mismo”.

Més adelante, en “Andlisis terminable e interminable”, Freud retoma la cuestion a proposito del
enérgico intento de Otto Rank de tratar lafijacion primaria como efecto del trauma del nacimiento.
Rank suponia que, si esta fijacion era abordada, la neurosis podria resolverse por completo. Freud
comenta: “esta pequefia parte del trabajo analitico ahorraria la necesidad del resto”, para luego
advertir: “a menudo uno tiene la impresién de haber atravesado todos |os estratos psicol 6gicos y
llegado (...) alarocade base”. Es decir, lo que Freud encuentra alli es un limite frente a un fuera
de sentido.

Ese fuera de sentido no es un incognoscible, el noumeno kantiano, sino un acontecimiento de
goce. Un sintoma — prosigue Miller— testimonia que ha habido un acontecimiento que marco su
goce en el sentido freudiano de Anzeichen. Término que Freud utiliza por ejemplo en “La
represion” y en “Inhibicién, sintomay angustia’ a nombrar al sintoma como signo y sustituto
(Anzeichen und Ersatz) de una satisfaccion pulsional que no acontecid. Sin embargo, el goce del
sintoma no es primario, sino producido por la incidencia del lenguaje sobre el cuerpo. Es un
acontecimiento originario y a mismo tiempo permanente, que se reitera sin cesar. Un troumatisme,
trauma-agujero.

Ese Anzeichen, no obstante, no debe confundirse con el signo linglistico saussuriano. Miller 1o
interpreta como letray precisa: “Mientras que la palabra es siempre espiritual, si puedo decirlo, y
lainterpretacion que se sostiene puramente a nivel de la palabra no hace més que inflar el sentido,
la disciplina de la lectura apunta a la materialidad de la escritura, es decir, a la letra en tanto que
produce el acontecimiento de goce que determina la formacién de los sintomas’. Me interesa
Situar, con estas lecturas, ese borde entre el saber y el goce.

Analytica del Sur -4/6- 26.12.2025



La letra como hueso:

Laletra es un instrumento de la escritura del discurso, pero no eslaimpresion del significante —su
huella—; con ello Lacan se separa del Block maravilloso de Freud. Consiste en un hueso cuya
carne seria el lenguaje, pero no es anterior ni primaria respecto del significante. Lacan, en
Lituratierra, vuelve sobre la caligrafia oriental que socava un vacio como un pliegue listo para
acoger el goce, 0 a menos invocarlo con su artificio. Un trazo, unatachadura (litura) que operasin
indicar, sin significar o que hay; no es como la palabra en griego, semainein, signo que indica. No
hay nada de humano, no hay ninguiin producto humano, salvo el producto humano por excelencia:
el tacho de basura

Asi, Lacan hace referencia directamente a lo que, para él, en Siberia, se presenta como una
caligrafia china. Lacan dice que, al volar sobre Siberia, vio entre las nubes —como en un
kakemono[ 3]—, los reflejos de los regueros de agua sobre la llanura. Estos reflejos destacaban
sobre una oscuridad que no existiria sin ellos. Los regueros formaban un ramillete que, al mismo
tiempo, se desparramaba. Un reguero no es un trazo unario. El trazo unario, implica el trazo y su
borramiento, del que vemos surgir a sujeto. En cambio, lalitura es unatachadura sin ningin trazo
anterior.

Laletraeslituray litoral: viene aindicar un borde entre saber y goce. Unavez que se quitalaletra
0 €l objeto a como letra, solo queda ese borde que designa aquello del saber que no puede
recuperar el objeto a. Ese borde es litoral, que se distingue de frontera. Asi, la I6gica del
significante traza fronteras simbdlicas, y lalégica de laletra, literal, hace méas bien de litoral enlo
real, en el campo del goce.

No obstante, la escritura poética china no es solamente la encarnacion de un nuevo lazo entre la
palabray lo escrito. En la escritura poética china, Cheng menciona gque este es un idioma de tonos.
Como cada silaba se marca con diferentes tonos, la lengua hablada es sumamente cantante, lo cual
ayuda a aclarar la ambiguiedad producida por la homofonia. Lacan dice: ellos canturrean. “Hay
algo que da el sentimiento de que estos no son reducidos a eso, sino que es |o que éstos canturrean,
lo que modulan, lo que Frangois Cheng ha enunciado delante de mi: a saber, un contrapunto tonico,
una modulacion que hace que eso se cante”.

Enrique Acufa, en “H, soledad del sintoma”, dibuja ese camino del bosque que va desde €l
inconsciente que interpreta el sintoma, con su doble sustitucion de sentido y satisfaccion, hasta la
extension de la cadena significante como agudeza. Contornear el objeto perdido, hasta donde ya no
hay sentido sino sonido. En este punto, la letra—como hueso final— torsiona lalengua de ese
irrepetible ser que hablo ali. Esta dureza de laletra no se interpreta, pero funciona como litoral de
una frontera mévil, extensible sélo “si uno se pone a amar su mas ala’. Sin otro dios que su
inconsciente, cada quien fabrica, animado por el deseo del analista, su propia regla—como en el
arte pictorico chino — para su solitaria sonoridad gozante.

Trabajo presentado en las IX Jornadas Anuales de la Red de Asociaciones Analiticas y
Publicaciones Periddicas (AAPP), tituladas “Del malestar al malentendido. El psicoandlisis entre
las précticas de la palabra’, realizadas en septiembre de 2025 en Puerto Iguazd, Misiones.

This entry was posted on Monday, December 15th, 2025 at 11:45 am and is filed under 15, Sintomas

Analytica del Sur -5/6- 26.12.2025


https://analyticadelsur.com.ar/category/15/
https://analyticadelsur.com.ar/category/sintomas/

You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

Analytica del Sur -6/6- 26.12.2025


https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/lacan-y-la-poetica-china/trackback/

	Analytica del Sur
	Lacan y la poética china


