
1

Analytica del Sur - 1 / 8 - 22.11.2025

Analytica del Sur
Psicoanálisis y Crítica

La religión de la sociedad
Alejandro Sosa Dias · Wednesday, July 15th, 2015

Me propuse tomar el tema de la religión a través de dos importantes autores provenientes del
corpus teórico de la sociología en su período de formación como disciplina. Me refiero a Emile
Durkheim y Max Weber.

Antes, una puntualización. Hay dos nacimientos de la sociología: uno en Europa, a mediados del
siglo XIX hasta comienzos del siglo XX, y el otro en los años 30, en Estados Unidos. En un primer
momento hubo una proliferación de textos llamados sociologías, entre ellos los de Durkheim y
Weber, pero también de Herbert Spencer o Gabriel Tarde, entre muchos otros.

Ya en los años 30, la sociología como campo se comienza a constituir en Estados Unidos a través
de un teórico importante que es Talcott Parsons, que junto con sus colaboradores afirmó que de
toda la sedicente sociología producida en el siglo XIX sólo importaba lo que habían escrito
Durkheim y Weber. Hay un reconocimiento, como deidad menor de ese panteón, a Vilfredo
Pareto[1]. Tiempo después, quizás un poco diplomáticamente, se agregó a Marx. Y hoy podríamos
decir que hay otros clásicos como Pierre Bourdieu, Jürgen Habermas, entre los más indiscutidos.
Otros postulan a Anthony Giddens o Niklas Luhmann como nuevos clásicos.

Luego de que se dio la saludable purga parsoniana[2], desde nuestro punto de vista, el corpus de la
sociología constituye comparativamente con otros saberes una importante autorreflexión de lo que
es la sociedad moderna. La diferenciación sociedad tradicional / sociedad moderna siempre fue un
importante clivaje en cómo la sociología se concibió a sí misma como disciplina, tomando el
recurso de pensar la especificidad del mundo en que uno vive en contraposición y comparación con
otras maneras de vivir que tuvo ese ente nebuloso llamado sociedad.

Hubo contrastes referidos a diferencias históricas y a distintos observables a registrar, como se
puede apreciar en las miradas de Marx y de Weber. En el caso de Durkheim hay una idea más
estructural y menos histórica de abordar la diferencia sociedad tradicional / sociedad moderna. De
alguna forma, la sociología busca entender el condicionamiento del sujeto humano por una suerte
de ecosistema puramente social que oficia de una segunda naturaleza a la que cada individuo y
cada grupo social van encontrando sus caminos, en una serie de acciones en la que una parte del
papel a interpretar está previamente escrito y en otros tramos deberá improvisar poniendo en juego
sus mejores aptitudes.

La sociología estudia la parte del sujeto humano que no se explica mediante el sujeto humano. Ahí
hay un contrapunto crítico, donde el psicoanálisis y la sociología se tocan, en el sentido que
evalúan críticamente al sujeto de la ilustración, centrado en sí mismo, transparente. Hay otro tipo

http://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/la-religion-de-la-sociedad/


2

Analytica del Sur - 2 / 8 - 22.11.2025

de ideologías, sobre todo las que enmarcaron el proceso de la economía neoclásica, donde hay un
tipo de sujeto absolutamente transparente, dueño de sus actos, que luego se va a encarnar en lo que
hoy conocemos como el consumidor, siempre soberano, que es una suerte de héroe conceptual que
soporta este edificio teórico. La comparación es pertinente debido a la relativa contemporaneidad
del surgimiento de la revolución conceptual marginalista en la economía política (Menger, Walras,
Marshall, etc.) y el surgimiento de las diversas sociologías decimonónicas.

Durkheim habla de los hechos sociales como algo exterior al individuo, marcando una dependencia
del individuo respecto de los hechos sociales. Weber intenta captar lo específico de la acción
social, aspecto que está muy ligado al sentido. Para Durkheim, la sociología estudiaba los
fenómenos morales, definición bastante rara cuando uno la lee por primera vez. Los fenómenos
morales permiten estudiar la relación que hay entre el individuo y la solidaridad, la cual es
entendida como lazo social. En sus inicios, Durkheim intentó entender la sociedad moderna a
través de la idea de solidaridad y, posteriormente su constitución a partir de la religión. En ese
sentido, sociedad y religión son muy difíciles de diferenciar en Durkheim.

En sus inicios, su trabajo más importante fue La división del trabajo social así como también Las
reglas del método sociológico y luego, más maduro, se destacó Las formas elementales de la vida
religiosa. En ambos trabajos coincide el análisis de los fenómenos morales. En el primero de los
trabajos, Durkheim percibe un avance de la cultura individualista, una expansión del individuo
respecto de épocas históricas pasadas. Lo asombroso de este texto es que no cae en la idea de que a
más individuo equivale menos sociedad, que sería la ilusión liberal perfecta, sino que más
individuo y más sociedad se dan al mismo tiempo por las redes de dependencia mutua que
caracterizan a la sociedad moderna.

Durkheim lo plantea con el concepto de diferenciación funcional. Así, la sociedad moderna es el
lazo social de la diferenciación funcional. Un elemento estructural y propio de lo que podríamos
llamar un materialismo relacional se refiere a que los fenómenos morales no pueden ser estudiados
a través de los métodos de la ciencia experimental, el cálculo y la medición. Las fuerzas morales
no son observables en sí, sólo podemos dar cuenta de ellas por sus efectos. En ese sentido, hay una
consonancia con Lacan y con otros teóricos de su época como Althusser.

Lo que sí puede observarse a través del prisma sociológico son los momentos de la vida social en
los que existe una especie de atracción, un magnetismo social que va cohesionando los seres
humanos mediante el lazo social y la solidaridad moral. En otros momentos, la sociedad se
distiende y pareciera reducir sus vínculos al mínimo, casi como si no existiera. Aunque ese
magnetismo social disminuya, para Durkheim siempre hay un mínimo de fuerza moral, sin el cual
no puede existir la sociedad. Es difícil dejar de recordar varios textos de Bataille en los años 30’s y
comprobar que no eran conceptualmente tan originales cuando uno ha leído a Durkheim[3].

En cuanto a los fenómenos morales, hay varias formas de relacionarse que tienen el individuo y la
sociedad, mediante lo que llama representaciones colectivas.

Hay una cohesión social que se basa en las semejanzas, con mucho componente de reprobación y
castigo: el individuo que se guía más por representaciones propias que por las representaciones de
la sociedad a la que pertenece es fácilmente punible. También hay que decir que son sociedades
frágiles. Y como tales reaccionan violentamente cuando esa cohesión no es respetada por algunos
réprobos.



3

Analytica del Sur - 3 / 8 - 22.11.2025

Otra forma más avanzada es la cohesión por pertenencia, que se puede relacionar con lo que en La
división del trabajo social se llama solidaridad mecánica. Y la más avanzada es la cohesión por
diferenciación funcional, que implica más individuo y más sociedad.

Las formas elementales de la vida religiosa (1912) es una teoría de la religión con una
investigación empírica centrada en una religión totemista australiana. Es decir, contiene un
elemento etnográfico importante. Durkheim estudia la religión en el plano de los mecanismos
básicos de la solidaridad moral y la cohesión social, como así también en el valor que para estos
mecanismos tiene lo simbólico. Lo simbólico es aquello que por estar tan cerca, podemos pasarlo
por alto fácilmente. Para Durkheim, la religión es la manera en que los hombres se representan la
sociedad. Por eso antes mencionaba la difícil diferenciación entre sociedad y religión. La religión
le da a la sociedad representaciones para que pueda verse a sí misma.

Habitualmente la sociedad no es algo que vemos, aunque hablemos de ella. Más bien es un ente
abstracto. Necesitamos llevar a cabo operaciones especiales para poder visualizarla en la vida
cotidiana. Mayormente ritos. Los símbolos representan lo que no se puede representar, algo
ausente.

Para Durkheim la religión es un fenómeno universal. Es un punto de discusión con la Ilustración y
la ciencia dogmática, cuyo punto de vista sostiene que la religión no debería existir porque es una
ilusión. Pero para Durkheim la religión existe en todas partes. Lo cual es una especie de
contraprueba a la dogmática cientificista. Y plantea que es el soporte del lazo social, es una manera
en que los vínculos sociales se pueden manifestar, encarnar y enunciar.

Intencionalmente, Durkheim toma la religión totémica como la más simple que puede encontrar.
Para él, la clave de la religión está en la religión más simple. Si encontramos la estructura de las
representaciones colectivas en las que una sociedad se autosustenta en la más simple de las
religiones, la tesis de la investigación se fortalece en su poder explicativo. También estudiando la
religión más simple, con menos elementos, la explicación resultará fortalecida justamente porque
no tendrá la posibilidad de aferrarse a algún elemento menos estructural pero importante que no
sea generalizable para las demás religiones. Lo reducido de los elementos que conforman la
religión que estudia ayuda a probar la justeza o el error de la investigación. En contraste, Weber
toma las religiones más complejas: el judaísmo, el cristianismo, el islamismo, el budismo.

Lo esencial de la religión para Durkheim no es Dios, ya que hay religiones en las que no lo hay. Lo
esencial es la distinción entre lo sagrado y lo profano. Ahí está la relación fuerte entre sociedad y
religión. Básicamente, lo sagrado es lo extraordinario y lo profano es el mundo de todos los días, lo
conocido, de prácticas ordinarias y cotidianas, cuyo criterio determinante es la utilidad. A todo ese
cúmulo de experiencias ordinarias, la sociedad le opone un ámbito distinto, lo sagrado, los
fenómenos inexplicables pero que están ahí.

Hay una primera intuición que podría ser: ‘hay algo’, una presencia que se siente. Durkheim lo
ejemplifica con cazadores que se alejan de su hogar y que se sienten más protegidos cuando están
más cerca y a la vez sienten que esa fuerza cae cuando más se alejan, que hace que de esta fuerza
sensible se pase a una percepción. La percepción sería: ‘esa cosa que está acá nos protege’. ‘Eso’
que nos protege es una fuerza, y se manifiesta con mayor plenitud cuando estamos juntos.

Y a la vez, esa fuerza está junto a cada uno. Y cuando hago algo malo, también está mal para ‘eso’,
aunque no me vea. La progresión de ese discurso hace que uno no esté verdaderamente solo, sino



4

Analytica del Sur - 4 / 8 - 22.11.2025

que sienta que está con ‘eso’. ‘Eso’ puede ser visto como Dios o como la moral.

Esto sería el núcleo o la religión básica, limitada. Al mismo tiempo, ‘eso’ requiere de prácticas, los
ritos. ‘Eso’ es fuerza, protección, culpa.

Para Durkheim, Dios simboliza la sociedad y la religión porque no puede haber sociedad si no se
recrea a intervalos regulares una pertenencia. Además de lo sagrado y lo profano, hay una relación
con el tiempo que es circular, que permite a cada sociedad reencontrarse a sí misma en ciertos
períodos standarizados. Esa reafirmación de pertenencia a un todo serían las representaciones
colectivas, que se ven reforzadas a partir de que otros individuos también las poseen. Por eso,
mediante las representaciones, la sociedad se constituye como tal. Lo social durkheimniano sería
en efecto retroactivo de la validación de las propias experiencias. La religión además clarifica el
mundo con categorías, sin las cuales mis ideas no pasarían de la sensación. Las categorías implican
sociedad, el lenguaje mismo implica sociedad porque aporta mayor estabilidad (incluso que las
imágenes) a las cosas que se pueden concebir.

Mientras que Durkheim es el teórico de la posición social, del por qué las sociedades no cambian y
de los elementos mínimos de una sociedad, para Weber se trata de comprender para explicar. Sin la
parte comprensiva, la explicación se reduce a puro positivismo. Weber es hijo de toda la
epistemología que surge del neokantismo alemán, hermenéutica y subjetivista. En el plano político-
cultural, Nietzsche está de fondo.

Weber es el teórico de la acción social, aquella cuyo sentido está dado por la acción de los otros.
Las acciones tradicionales (conductas que realizamos casi automáticamente) y las acciones
afectivas (por ejemplo, pasear porque uno tiene ganas) no serán de interés para Weber. Su interés
está dirigido a la acción racional, que es aquella que busca un resultado específico. Estas acciones
le permiten construir tipos ideales, conceptos que pueden concretarse históricamente de
determinada forma, pero que le sirve como concepto regulativo para comparar fenómenos entre sí.
Weber es ultracomparativista. Sin embargo, no es un defensor de la acción racional en sí misma,
como se lo suele acusar. La acción racional le sirve para comprender la diferencia específica de lo
social.

En su costado más nietzscheano, Weber produce el concepto de racionalización[4], que se refiere a
que cada una de las prácticas vitales (por ejemplo la política, el arte, la filosofía) comienzan a
desarrollarse a partir de criterios propios, que no son limitados por ninguna clase de criterio
exterior[5]. Eso permitió un crecimiento inusitado de la sociedad llamada moderna, pero también
coadyuvó a que el estado moderno se asumiera como un aparato no limitado por ninguna clase de
poderes externos. El absolutismo del Antiguo Régimen, que es poco absolutista comparado con el
estado moderno, tenía un límite que era el poder eclesiástico. El estado moderno se caracteriza por
despojarse de esos límites.

La racionalización permite tomar cada aspecto de la vida social en su especificidad. Pero también
reduce el sentido que le otorgamos a lo que hacemos. Para Weber hay un muy grave problema
civilizatorio. Al mismo tiempo que cada ámbito social se reproduce por sí mismo y según su propia
lógica, y se racionaliza cada vez más, la sociedad como tal se vuelve más irracional, porque busca
locamente el sentido.

Para Weber, la conducta humana no está regida por ideas, sino por intereses, que son a la vez
materiales e ideales. Weber produjo un concepto que son las imágenes del mundo, que guían la



5

Analytica del Sur - 5 / 8 - 22.11.2025

acción humana a partir de ideas y bajo el impulso de la dinámica de los intereses. Las imágenes del
mundo son una guía para los motivos de la acción, los cuales dan sentido a lo que hacemos,
entendido como legitimidad. No podemos extraer de nosotros mismos esa legitimidad, sino que
vamos hacia algo que es exterior. La mayoría de las imágenes del mundo vienen de la religión, de
ahí su pertinencia para nuestro tema, y como ya dije configuran los criterios de validez para actuar,
la justificación del sentido de las acciones. Y además porque si el propio actor de la acción no le
encuentra legitimidad, puede proseguir su acción, hacerlo a sabiendas de que está mal, pero en
algún momento va a surgir algún conflicto.

Weber se sirve de las imágenes del mundo para explicar por qué ciertas sociedades que han
alcanzado un desarrollo cultural al mismo tiempo no tuvieron gran desarrollo económico y
productivo. Su respuesta es la hipótesis que hubo ciertas imágenes del mundo que favorecían un
tipo de acción por el cual cada una de las personas se interesa más por aspectos culturales y no por
una orientación hacia el progreso económico. El caso que estudia Weber es el imperio chino. Las
imágenes del mundo son un elemento importante entre otros. Dialogando con Marx, dice que las
imágenes del mundo no sustituyen el desarrollo de las fuerzas productivas, sino que explican otras
cosas.

Busca entender por qué la imagen del mundo podría ser un elemento central para explicar la
singularidad de Occidente. Weber tiene un trabajo famoso, La ética protestante y el espíritu del
capitalismo. Encuentra que la singularidad de Occidente es construir una sociedad planetaria
mundial, que es en la que actualmente vivimos, distinta de los viejos imperios que gobernaban el
mundo conocido pero al que siempre le quedaban amplias fronteras en las que su poder cesaba. Por
ejemplo los persas o los romanos. El elemento religioso es importante, ya que si mi religión me
orienta en ciertos valores y no a otros, la vida social tendrá una orientación y excluirá otras.

Analiza el tema de la magia, afirmando que es un tipo de relación con la naturaleza, que consiste
en creer que los objetos de la naturaleza tienen alma y personalidad, fuerza y espíritu, que están
dotados de poderes, a los que hay que temer porque poseen cierta intencionalidad. Con esos
poderes, los pueblos y los individuos establecen negociaciones: si los respeto me benefician, si los
ofendo me perjudican. Esta es la mentalidad mágica, el temor a la naturaleza. Una consecuencia
decisiva de esto es que si los hombres le temen a la naturaleza no pueden tomarla como medio, no
se genera un tipo de pensamiento mínimamente instrumental. No saben usarla, por lo tanto no hay
desarrollo de las fuerzas productivas. La mentalidad mágica -dice Weber- es típica de las
sociedades primitivas y de la economía campesina.

Resulta interesante que Durkheim hace un análisis distinto de la magia. Mientras que Weber la
coloca en el marco de la intencionalidad de agentes, de actores sociales y cómo se engancha con la
vida económica y social, Durkheim distingue religión y magia por otro factor: si la religión era la
sociedad, la magia es algo distinto, porque el mago siempre es uno en relación a sus seguidores.
Incluso, podríamos decir, el mago es a-colectivizable. Si se juntan muchos magos, se produce algo
más cercano a la rivalidad que a una iglesia o asamblea de creyentes.

A diferencia del mundo agrario de la magia, para Weber en un medio artesano y urbano surgen
más las mentalidades de tipo instrumental. Hay un mandato que comparte el cristianismo, el
judaísmo y el islamismo que es ‘no adorareis falsos ídolos’. Judíos, islámicos y protestantes varios
dicen que no se puede representar a Dios. Para Weber, esa imposibilidad de representar a Dios es
que Dios no está en el mundo y por lo tanto no está en ningún objeto. Este dictum obliga a
renunciar al pensamiento mágico. No hay razón para temer a la naturaleza.



6

Analytica del Sur - 6 / 8 - 22.11.2025

Hay similitudes con Durkheim, en el sentido que apunta a los hechos visibles que parecen no tener
explicación. Son cosas del lenguaje cotidiano, el sufrimiento y la explicación de por qué sufrimos,
por qué en el mundo terrenal los malos triunfan y los buenos no tanto. Sin embargo, en la
postulación religiosa última habrá castigo para el malo y justicia para el bueno. Y a partir de esta
conexión el mundo recobrará sentido. Preguntar por la justicia para Weber es preguntar por el
sentido, es la inquietud religiosa como tal. De ahí que la hipótesis principal sea que el mundo es un
pedacito del universo y que debe haber algo más allá. La alternativa a esto es que no haya sentido
en el lugar donde vivimos. Para Weber, la religión es un intento de dar sentido y reafirmar que el
mundo es un cosmos y no un caos.

La religión, para Weber, no se agota en las creencias sino que se articula en prácticas e
instituciones. Las primeras religiones son mundanas, temporales y no buscan la salvación del alma
sino más bien una comunión física, corporal, de la que las prácticas para acceder a estados de
éxtasis son la expresión más clara. O la brujería también, que para Weber está constituida por
motivaciones esencialmente plebeyas. Las religiones centradas en la salvación del alma son
posteriores y traen elementos discursivos más sofisticados.

Para que estas religiones de salvación del alma sean posibles es necesaria la afirmación de un
universo ético en el que hay sentido moral y, por lo tanto premios y castigos, afirmaciones sobre
qué es orden y qué desorden, postulaciones sobre cómo vive bien, etc. Este universo ético está
ubicado necesariamente en el más allá[6]. De otra forma, la construcción discursiva no funcionaría.

Pero mucho más importante que el cierre conceptual de las religiones de salvación es la
consecuencia práctica que su expansión provoca. Con ellas los seres humanos pierden el miedo al
mundo terrenal, ya que lo que importa es el otro mundo. Esto fomenta una actitud racional de
pensamiento y conducta para movernos en este mundo. Como ya dije, este elemento de
racionalización permite usar al mundo de manera instrumental y, de un modo u otro, favorece el
desarrollo económico y productivo. Contrariamente, Weber encuentra correlación entre el
estancamiento económico de algunas sociedades y la persistencia en ellas de una mentalidad
mágica.

Hay descripciones y caracterizaciones que hace Weber sobre las diversas religiones que son
divertidas y tienen agudeza. El Islam, para él, es una religión de guerreros, una orden caballeresca
de cruzados disciplinados que sólo a partir del sufismo adquirió caracteres más orgiásticos. El
judaísmo, además de ser la religión de un pueblo paria, es una religión de letrados, de descifradores
de la palabra de Dios en un Libro. Es una religión de intelectuales, lo cual está influido por lo mal
visto que estaba el lucro entre los judíos religiosos. El budismo es una religión de mendigos
mientras que el confucianismo lo es de burócratas oficiales rentados. El cristianismo empezó
siendo una religión de jornaleros artesanos ambulantes y de pescadores y, sobre todo, es una
religión urbana. La ciudad es el escenario del cristianismo. También era una religión de esclavos.
Esto no es contradictorio con lo anterior ya que en la Antigüedad es frecuente la caída en la
esclavitud de gente que había nacido libre. Principalmente mediante la esclavización a causa de
deudas. La pugna entre acreedores y deudores es una de las vertientes principales de la lucha de
clases en el mundo antiguo. Esto ha sido señalado tanto por Marx como por Weber.

Otro aspecto relevante de los estudios weberianos sobre lo religioso que podemos poner en
contrapunto a esto son los textos acerca de la renuncia religiosa al mundo. Weber no sólo estudia la
religión en el mundo sino también cuando alguien quiere fugarse del mundo. Construye dos tipos
ideales[7] para aproximarse al fenómeno. El primero es el ascetismo. Este implica tener una



7

Analytica del Sur - 7 / 8 - 22.11.2025

relación con Dios en el que uno se constituye en instrumento de la divinidad en el mundo. El
ascetismo implica acción. Es la actividad mediante la que, si bien sólo el mundo suprasensible es el
universo ético acabado, la actitud ascética intenta traer a este mundo una especie de anticipaciones
de este universo. Esto se da a través de actitudes racionales de conducta para la propia vida del
asceta. El ascetismo tiene variantes extramundanas, de las que el mejor ejemplo son los
monasterios medievales o los conventos de clausura católicos, y variantes intramundanas,
frecuentes en el protestantismo y en el islamismo que son religiones muy proclives a combatir lo
que ellas consideran perverso o impropio de la condición humana en el ámbito del mundo terrenal.

El misticismo es el tipo ideal opuesto[8] y, así como el ascetismo conllevaba la acción, el
misticismo es la actitud contemplativa ante el mundo. De ser instrumento de Dios el creyente busca
ser poseído por la divinidad, ser un recipiente vacío en el que se vuelca la entidad superior que lo
llena de contenido. Para el místico, lo realmente importante para su salvación es su comprensión
del significado último de la experiencia religiosa que, en su caso, pierde importancia si conserva
contenidos racionales comunicables.

No quiero dejar de referirme, porque es algo bastante conocido –quizás lo más conocido- de los
argumentos weberianos sobre la religión, al tema catolicismo y protestantismo, o más exactamente
calvinismo. Por lo que he señalado hasta aquí queda claro que, para Weber, las diversas éticas
religiosas en acción tienen consecuencias económicas y sociales en lo práctico, más allá de que no
se den mediante formas de derivación directas y que para encontrarlas haya que descifrar una
densa malla de conexiones.

La conexión entre la ética religiosa cristiana y la salvación dispara una serie de consecuencias
incalculables, aunque Weber parte de la idea de que esto es tremendamente importante. Para el
catolicismo la voluntad de Dios no es cognoscible. Cada uno de nosotros ignora cuál es su destino.
Y también, del lado del creyente está la idea del libre albedrío, tan destacada en el catolicismo
especialmente después de la Contrarreforma. Con Lutero continúa la voluntad de Dios como algo
incognoscible aunque hay una recusación del libre albedrío. Pero a partir de Calvino se empieza a
concebir que, a pesar de lo mayormente oscura que pueda ser la voluntad divina, existen señales
mundanas sobre el destino y la salvación personal. La más evidente –y previsible si atendemos al
vulgo- es el éxito material. La riqueza, cuando la tengo, es una señal de mi pasaporte al paraíso.
Dios no puede condenarme y al mismo tiempo proveerme una vida de abundancia material. Sin
embargo hay una diferenciación: la señal de mi salvación está dada por la observancia de una vida
metódica y disciplinada. La riqueza material es una consecuencia de esto. En sí misma, como tal, la
riqueza sigue siendo mal vista.

Weber piensa que una vez que se desencadena esta subjetivización social y religiosa el mecanismo
tiende a autonomizarse y automatizarse. La generación posterior perderá parte de este espíritu y así
sucesivamente. Me importa subrayar esto porque, aunque ahora esté superada, durante bastante
tiempo existió una interpretación vulgar del texto weberiano que entendía que el calvinismo había
generado el capitalismo[9]. Weber jamás pretendió tal cosa. Pienso que solamente creyó encontrar
una pista interesante y trascendente para la reconstrucción histórico-conceptual de la emergencia
del sistema-mundo capitalista moderno.

Mi intención original era hacer una comparación de estos autores con las tesis de Marx sobre la
religión, en las que veo una continuidad con el espíritu de la Ilustración, aunque despojada de las
limitaciones más evidentes de este punto de vista. También quería comentar algunas ideas en
relación al retorno religioso de las últimas décadas y cuál es su significado, ya que tiene que ser



8

Analytica del Sur - 8 / 8 - 22.11.2025

por fuerza una repetición original al estar dada en condiciones tardocapitalistas y no antiguas o
medievales (si es que no llegamos a la conclusión que se trata de un fenómeno distinto por
completo). Pero más que el malestar neurótico por no poder decir todo lo que se quería esto puede
ser la oportunidad para retomar la conversación en otro momento.

 

—————————————-

Intervención realizada en el Ciclo de Conferencias “Lacan y los discursos”, organizado por
PRAGMA. El tema del segundo debate fue “Historia de las religiones –el porvenir del sentido-”, se

realizó el 30 de mayo de 2014, donde intervino también Enrique Acuña y coordinó Gabriela
Rodríguez. Transcripción realizada por Sebastián Ferrante y revisada por el autor.

—————————————-

This entry was posted on Wednesday, July 15th, 2015 at 12:25 am and is filed under 3, Dominancias
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. You can leave a
response, or trackback from your own site.

https://analyticadelsur.com.ar/category/3/
https://analyticadelsur.com.ar/category/dominancias/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/la-religion-de-la-sociedad/trackback/

	Analytica del Sur
	La religión de la sociedad


