
1

Analytica del Sur - 1 / 4 - 18.01.2026

Analytica del Sur
Psicoanálisis y Crítica

La invención de saber en un psicoanálisis
Leticia García · Thursday, November 3rd, 2022

Guiada por el Argumento de la Jornada de hoy(1), voy a partir de una referencia al artículo “La
invención psicótica” de la revista Virtualia, donde J.-A. Miller, si bien reconoce una zona
semántica común entre invención y creación, invita a darle a la invención un acento distinto en
tanto la creación tiene connotaciones ligadas a la teología con la idea de la creación divina como
creación ex nihilo –a partir de la nada-. A la invención en cambio, le daré de buen grado el valor
del bricolaje, propone. El bricolaje es una actividad manual que se hace con material reciclado, es
decir, con un material que previamente cumplía otra función.

 

Fotografía: Carolina Sanguinetti; @hornero.urbano

 

El bricolaje metaforiza el valor del trabajo realizado no sólo en las psicosis, por ejemplo, la

transformación que realiza Schreber con su delirio(2); sino también el trabajo de transformación que
ocurre en un análisis como propone Lacan en “De nuestros antecedentes”: “Pues la fidelidad a la
envoltura formal del síntoma, que es la verdadera huella clínica a la que tomábamos gusto, nos
llevó a ese límite en que se invierte en efectos de creación. En el caso de nuestra tesis (el caso

https://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/la-invencion-como-nuevo-montaje/
https://www.instagram.com/hornero.urbano/


2

Analytica del Sur - 2 / 4 - 18.01.2026

Aimée), efectos literarios…”(3) Encontramos la creación/invención en ese límite donde los
significantes que constituyen la envoltura del síntoma se invierten, dando lugar a algo nuevo,
conduciendo a otro fin. Ahora bien, ¿por qué esta creación/invención tiene efectos sobre el modo
de gozar de un sujeto? Por cómo entendemos al síntoma: “como la investidura libidinal de esa
articulación significante en el cuerpo; y es en este sentido, que es un modo de gozar, y de manera
doble. Por un lado, es un modo de gozar del inconsciente, del saber del inconsciente, de la
articulación significante y del significado. Y, en segundo lugar, es un modo de gozar del cuerpo del
Otro. Por cuerpo del Otro, entendemos al mismo tiempo, el cuerpo propio, que siempre tiene una
dimensión de alteridad, pero también el cuerpo del prójimo como un medio de goce del cuerpo

propio”(4).

Sabemos que al final de un análisis el síntoma no es destruido; tampoco se trata de atravesarlo,
destituirlo o de dejarlo caer, no hay arreglo placentero con el goce, sino que hay goce, que al final
de las vueltas dichas, funciona como un límite que fuerza esa inversión que tiene efectos de
invención/creación. Lacan propone la solución de identificarse al síntoma, es decir, de vivir con él;
y es desde esta perspectiva que decimos que se trata siempre al final de un “hacer con eso”.
Recordemos que identificarse con el síntoma no es lo mismo que identificarse con un significante,

es más bien del orden de “soy como gozo”(5).  Este saber hacer con ese goce, esta identificación al
síntoma es lo que implica un efecto de invención.

Enrique Acuña en “James Joyce, el lenguaje arte-facto” nos recuerda que Lacan a la invención del
parlêtre (o ser hablante) la nombra con una nueva grafía: sinthome: “Para el ser hablante se trata de
curarse con el lenguaje aunque no se pueda sacar de encima “ese gusano de la causa” que divide al
sujeto. Este arreglo “curativo” es una solución lograda por el anudamiento de los registros del
lenguaje (real, simbólico, imaginario) a partir de un nuevo arte-facto que se dibuja en la topología
de los nudos como un “cuarto término”, algo que funciona como un Padre que nombra. El

sinthome es así un modo de curarse con el lenguaje a partir de lalengua de cada sujeto.”(6)

Al escuchar o leer a algunos artistas tengo la impresión de que han logrado esta transformación por
fuera del análisis. Advertida de que no se trata de interpretar su creación artística, sino de dejarse
enseñar por ellos.

Una de ellas es Virginie Despentes, escritora, realizadora y directora de cine francesa. En su libro
Teoría King Kong, en donde realiza un análisis político e histórico sobre las feminidades que se les
proponen a las mujeres, y además hace referencia a su vida, relata un acontecimiento a sus
diecisiete años: el de haber sido violada, al que ubica y nombra como trauma. Escribe: “Para mí, la
violación, antes que nada, tiene una particularidad: es obsesiva. Ahí vuelvo, todo el tiempo. Desde
hace veinte años, siempre que creo haber terminado con eso, ahí vuelvo. Para decir cosas
diferentes, contradictorias. Novelas, cuentos cortos, canciones, películas. Siempre imagino poder,
algún día, terminar con eso. Liquidar lo que pasó, vaciarlo, agotarlo. Imposible. Es fundante. De lo
que soy como escritora, como mujer que ya no es completamente una. Es al mismo tiempo lo que

me desfigura, y lo que me constituye.”(7)

No sé si Virginie Despentes alguna vez se analizó, pero da cuenta en este capítulo de un camino de
transformación que la lleva de ser una mujer violada, anónima, víctima y temerosa a ser una mujer
pública, escritora, creadora, provocadora, militante. Según ella, siempre la salvaron los libros (ahí
podemos ubicar el saber del Otro) y en este punto refiere el encuentro casual con un artículo que



3

Analytica del Sur - 3 / 4 - 18.01.2026

lee en un tren (en 1990) en la revista americana Spin de Camille Paglia (una escritora que se
caracteriza por su crítica social), que le permite empezar a pensarse de otro modo que como
simplemente una víctima de violación.

Otro recorte, de una personalidad de nuestras letras. El sábado 17 de septiembre de este año, tuve
la oportunidad de escuchar, en la Feria del Libro en Rosario, a Camila Sosa Villada. Y quiero traer
algo que llamó mi atención, una aclaración que hizo sobre el modo en que prefiere ser llamada:
decía que no le gusta que la nombren mujer trans, quiere que la llamen travesti. Y defendía la
palaba travesti por su sonido, un sonido con connotaciones que nos acercan a lo obsceno, lo
oscuro. Podemos agregar, palabra que mal-dice, que injuria y de ese modo bordea lo indecible.
Travesti nombra algo de un goce prohibido y peligroso -señalaba en esa oportunidad: “del andar
por la cornisa, por el borde del que te podés caer en cualquier momento”-. A la vez que reconocía
que ya no está en esa cornisa. Camila Sosa Villada con su escritura “sabe hacer” con ese “soy
como gozo” y bordear lo indecible de lo real. Como enseñaba Enrique Acuña, no se trata del libro
como obra, sino de “una transformación subjetiva de quien la usa”. Y me gustó mucho esta otra
frase de ella, dicha en otro reportaje: “La identidad es algo que heredás de la experiencia. Y la
experiencia es literatura, el ejercicio de contar”. Junto a “Mi primer acto oficial de travestismo fue

escribir, antes de salir a la calle vestida de mujer”(8); Camila cuenta que comenzó escribiendo en un
Blog.

Tomo los dichos de estas artistas porque narran, sabiéndolo o no, sobre el modo singular que han
encontrado de lidiar con esa herida incurable que nos causa el lenguaje. Dichos que dan cuenta de
un saber-hacer: han podido hacer un objeto de arte partiendo de esa herida y su goce, han podido
hacer algo más que dejarse tomar/arrasar por él.

Pero entonces, ¿los arreglos sublimatorios en el arte son del mismo orden que la salida
psicoanalítica? Guillermo Belaga propone distinguirlas en tanto en la primera no habría
atravesamiento del fantasma en el sentido de una «deslibidinización» de la retórica del yo, ni

tampoco se comprometería la creencia en el Ideal.(9)

Retomemos las palabras de Despentes: “Siempre imagino poder, algún día, terminar con eso.
Liquidar lo que pasó, vaciarlo, agotarlo. Imposible. Es fundante. De lo que soy…”. O las de
Camila Sosa Villada: “Mi primer acto oficial de travestismo fue escribir, antes de salir a la calle
vestida de mujer”. Podemos sostener que se trata de creaciones que transforman el “modo de vida”
de sus autoras, pero también, que implican salidas/soluciones por el lado del ser. Es decir, que no
implican deslibidinizar el fantasma, ni dejar de creer en los significantes amos que gobiernan sus
obras literarias-; mientras que en un análisis se trataría de nombrar, de recortar la falta en ser, junto
con la ruptura en la creencia en el sujeto supuesto saber que sostenía ese relato.

Por último, voy a detenerme en el lugar de la invención dentro de la experiencia analítica. Y para
ello lo primero a considerar es que, si planteamos la existencia para el parlêtre de un real “sin ley y

sin sentido”, no hay en un análisis un “saber a descubrir en ese real”(10); sino que lo que lo hay para
hacer es inventar un saber sobre ese real. Al modo de Cantor: frente a lo real del infinito, inventó
los números transfinitos y así pudo operar con él. Lo segundo a tener presente es que no toda
terapéutica conduce a la invención de un saber por parte del analizante, muchas implican la
adquisición de un conocimiento universalizable (las TCC, por ejemplo); y que, para que pueda
haber una invención por parte del analizante, el analista debe dejar un lugar vacío de saber.  “Hacer
como si no se supiera nada, (la docta ignorancia) es simplemente la condición para que un analista



4

Analytica del Sur - 4 / 4 - 18.01.2026

siga interesándose por el análisis y por su analizante, por lo que el analizante aporta al lugar vacío

que la ignorancia del analista le ofrece a su invención.”(11)

Un análisis implicará una travesía que irá desde la invitación en la entrada a la asociación libre;
“hacer hablar al inconsciente es hacer confiar en la palabra, para que (el analizante) vaya dándose

cuenta en el recorrido de que las palabras van a fallar a su confianza”(12), que no dicen todo y que
ese S1 (ese significante Amo que da sentido al decir del analizante) se vaya reduciendo y
volviéndose un desecho. Por eso en el análisis la verdad se transforma y se desvanece también.
Hay una destitución del significante amo, que es también la destitución de lo que se sabía y creía
saber. Al final del análisis hay un resto que se ha vuelto disponible, plantea Miller. Ese resto es un
“no hay”, pero no es un “no hay nada” –lo que sería un puro vacío-, sino un “no hay” que funciona
como cero, como inexistencia que empezará a existir. Es una inexistencia que depende de lo
simbólico, que permite ubicar ese resto de “no hay”.

Tomo como ejemplo al Lacan “analizante/enseñante” en las palabras de E. Acuña: “El seminario
23, El Sinthome, descubre a Jacques Lacan en un más allá de su invento –el objeto a– a partir de un
buen uso de su síntoma: querer dar sentido a lo real. Ahí aparece una nueva salida en el sinthoma
como solución a ese deseo, replanteando a Lacan su propia teoría del arte (la que encontramos en
el Seminario 7 La Ética del Psicoanálisis) al subrayar ahora el “artefacto” en su función

pragmática de arreglo con el lenguaje más que en su función de velo estético.”(13) Esto vale sólo
para Lacan.

El sinthoma da cuenta de una solución al deseo: a ese no hay, pero en un final de análisis también
hay una invención de saber cuándo me propongo realizar la demostración de ese punto de “no hay”
propio. Demostración que empuja a seguir hablando.

This entry was posted on Thursday, November 3rd, 2022 at 3:21 pm and is filed under 12,
Dominancias
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

https://analyticadelsur.com.ar/category/12/
https://analyticadelsur.com.ar/category/dominancias/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/la-invencion-como-nuevo-montaje/trackback/

	Analytica del Sur
	La invención de saber en un psicoanálisis


