
1

Analytica del Sur - 1 / 6 - 14.01.2026

Analytica del Sur
Psicoanálisis y Crítica

La identidad cuestionada
María de los Ángeles Andolfo · Saturday, December 27th, 2014

En primer lugar quiero agradecer a Ana Gutiérrez por habernos invitado a participar de esta revista
que acaba de lanzarse, haciéndonos una entrevista al Colectivo GUIAS (1), y también a Enrique
Acuña y a Fátima Alemán por esta invitación para la presentación. Como bien comentó Fátima
Alemán resumiendo la entrevista, en ella utilizamos un poco como excusa una nueva exhibición de
la muestra fotográfica “Prisioneros de la ciencia”, que tiene cuatro años y ya ha recorrido en más
de cuarenta oportunidades casi todos los puntos del país, -en el mes de octubre pasado hubo cinco
muestras simultáneas, lo que nos pone muy contentos-. A través de ella se está visualizando ya
hace un tiempo esta cuestión de la restitución de restos óseos de hombres y mujeres de Pueblos
Originarios, que forman parte de las colecciones de los museos, que es el objetivo principal que
nos propusimos como grupo auto-convocado, como Colectivo GUIAS, desde que surgimos en el
año 2006.

En relación con nuestro trabajo hay muchos ejes de discusión y de análisis, y en particular la
cuestión de la identidad es un tema que desde la ciencia, se ha abordado desde diferentes
perspectivas. Pero antes quisiera comentarles brevemente cómo surge el colectivo y con qué fines.
Nosotros nos formamos en el Museo de La Plata, estudiando una carrera científica, y como
estudiantes recorríamos las salas del museo naturalizando totalmente la situación de ver decenas de
esqueletos expuestos en las vitrinas, cientos de cráneos en exhibición o en estantes de los depósitos
o los laboratorios, restos blandos también expuestos o conservados con indicaciones.

Nuestro objetivo primordial fue empezar a trabajar con el grupo de hombres y mujeres originarios
que vivieron y murieron en el Museo de La Plata. Ellos fueron prisioneros de guerra, capturados
por las últimas columnas militares de la llamada “campaña del desierto”, hacia finales del siglo

https://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/la-identidad-cuestionada/


2

Analytica del Sur - 2 / 6 - 14.01.2026

XIX. Los caciques Inakayal y Foyel, que eran primos, habían sido traicionados cuando se
disponían a parlamentar, luego de haber sido acosados y arrinconados en sus territorios, y terminan
siendo trasladados con sus familias a una prisión en la zona del Tigre, en provincia de Buenos
Aires, un lugar como varios otros que hoy reconocemos como campos de concentración (haciendo
un paralelo con los centros clandestinos de la dictadura de los ’70). En estos lugares se reunía a
estos pueblos, familias enteras, y a partir de ahí se los distribuía, regalándolos o vendiéndolos para
distintas tareas, los hombres para las cosechas o el empedrado de las calles en las ciudades, las
mujeres como criadas o sirvientas, los niños como mandaderos o peones. Francisco Moreno,
reconocido hoy como héroe civil, casi un prócer por su actuación en el peritaje de límites con
Chile, es fundador y primer director del Museo de La Plata, y en ese momento intercede ante las
autoridades militares y de gobierno, pidiendo que tanto Inakayal como Foyel y sus familiares (a los
que conocía de sus viajes a Patagonia) queden bajo su cuidado en el Museo de La Plata, para que
no tengan el destino triste y cruel de otros caciques.

Y es completamente irónico este pensamiento, ya que a medida que fuimos leyendo la bibliografía
sobre el museo y Moreno, principalmente de autores extranjeros, ya que los nacionales no tienen
una mirada crítica acerca de él, se hizo más evidente que el museo, con Moreno a la cabeza, jugó
un rol geo-político importantísimo en legitimar la ocupación de Patagonia primero, y del gran
Chaco después, y esta ocupación del territorio implicaba el exterminio de los pueblos originarios
que allí habitaban, aunque desde la ciencia se instaló la idea de que ya estaban condenados a la
extinción, y en todo caso, sólo se había acelerado su desaparición. Es así como este grupo pasa a
vivir en el museo de La Plata. No tenemos documentada la cantidad exacta de personas, pero
habría sido un grupo de unos veinticinco hombres, mujeres y niños, varios niños. Sí tenemos
documentada la muerte de varios de ellos.

En el caso del cacique Inakayal existe una versión oficial acerca de su muerte, que habría sido el
24 de septiembre del año 1888 y es la versión que da Clemente Onelli, el secretario de Moreno.
Refiere que Inakayal, “presintiendo” su muerte, un atardecer, desde las escalinatas del museo,
realiza un ritual saludando al sol, luego al sur, y dice algunas palabras en su lengua, se despoja de
las vestimentas del blanco que estaba obligado a vestir y luego se desvanece. Y esa misma noche el
cacique muere en el sótano del museo. Relatado así parece una versión casi idílica del final de un
gran cacique, lejos de su tierra. Lo cierto es que trabajando en esta búsqueda bibliográfica,
encontramos artículos periodísticos de un diario de la ciudad de La Plata que comentan una
“Seguidilla de muertes” en el año 1887, donde se denuncia la muerte de varias mujeres: Margarita,
la hija del cacique Foyel, la mujer de Inakayal, de la cual no hay registro de su nombre en los
catálogos, figura sólo como “mujer del cacique”, una mujer fueguina llamada Eutyallma, y también
la muerte del propio cacique Inakayal, un año antes de la versión oficial. O sea, en el museo hay un
ocultamiento de la verdadera fecha de muerte del cacique.

Lo esclarecedor de estos artículos es que Moreno los contesta, porque se le pregunta si intervino
algún médico, si algún funcionario certificó las muertes, si se enterraron los cuerpos o cuál fue el
destino de los mismos. Y Moreno no niega estas muertes, sino que se excusa diciendo que tenía
acuerdos de palabra con las autoridades correspondientes, por ejemplo tenía certificados de
defunción listos para el momento en que ocurrieran los fallecimientos. En la nota también se
menciona la muerte de una chiquita de unos siete años, que sería hija de algunos de los caciques, y
que habría sido enterrada en los terrenos del museo. Se describe cómo un empleado del museo saca
“la masa informe de músculos” de alguna persona. Los cuerpos, a medida que se iban produciendo
las muertes, iban siendo tratados para pasar a ser exhibidos en las vitrinas. O sea, mientras el resto
de los familiares o de la comunidad se encontraba todavía viviendo en el museo, siendo obligado a



3

Analytica del Sur - 3 / 6 - 14.01.2026

realizar tareas de maestranza y de informantes de los antropólogos que los estudiaban, los que ya
habían muerto pasaban a ser objetos de exhibición en las vitrinas.

En el año 1994 se produce la restitución de los restos del cacique Inakayal, a instancias de una ley
nacional específica para su caso, que ordena al Estado trasladar sus restos a su comunidad y
enterrarlos con honores militares. El 19 de abril de ese año es llevado a la localidad de Tecka, en
Chubut, donde es recibido por una gran cantidad de personas, en su mayoría descendientes, y luego
llevado a un mausoleo preparado especialmente para el descanso final.

La Ley Nro. 25.517, sobre Restitución de restos fue sancionada y promulgada en el año 2001, pero
recién fue reglamentada en el 2010. Ahora es la ley que rige a nivel nacional las cuestiones de
restitución de restos. Eso fue lo que nosotros encontramos en el 2006, cuando también
comenzamos a investigar qué legislación había acerca del tema.

En el año 2006, trabajando en los depósitos de las colecciones del museo, encontramos otros restos
del cacique Inakayal. En un sobre papel madera guardado en un cajón, estaba el cuero cabelludo
del cacique con la oreja izquierda. En un frasco de vidrio al que se le había borrado el número de
inventario estaba su cerebro, conservado en formol. Estos restos que aparecían, que nosotros
encontramos en nuestra tarea de identificación, unificación y reubicación, obviamente es imposible
suponer que nadie en el museo supiera que estaban ahí, y convertían a la restitución del año 1994
en incompleta y por lo tanto ilegal, porque no se había respetado lo que se solicitaba en esa ley. Al
día de hoy, pasados ya ocho años, todavía estamos luchando con las comunidades para lograr la
restitución complementaria del cacique, y para que en ese mismo acto también el museo restituya
los restos de su mujer, que no fue incluida en el primer pedido, y los de Margarita Foyel, su
sobrina. Ambas fueron prisioneras de la ciencia, murieron en el Museo y fueron exhibidas en las
vitrinas. (2)

En relación con el tema de la identidad, me gustaría reflexionar sobre el lugar que tomamos como
antropólogos con respecto a la identidad de los otros.

En abril de este año hubo un encuentro, el 4to Taller de Discusión sobre Restitución de restos
óseos humanos de interés antropológico, antropobiológico y arqueológico. Es decir, una reunión
organizada por y para antropólogos, para discutir qué hacemos con este tema. Cada vez hay mayor
participación, y esta vez hubo algunos referentes de pueblos originarios y personas de disciplinas
afines o vinculadas al tema; pero en el fondo sigue habiendo mucha resistencia a la restitución de
restos óseos, no se considera la posibilidad de restituir otros objetos culturales, por ejemplo, y
menos aún la elaboración de un plan o protocolo de investigación en conjunto con las
comunidades. Y cuando se aborda la restitución, nuestra formación (o deformación) científica se
manifiesta a través de todos los reparos que se invocan para asegurar fehacientemente la identidad
de los restos a devolver, y la identidad de los que los recibirán.

Entonces, antes de devolver un resto hay que comprobar y certificar con todos los métodos
científicos disponibles que ese resto sea de la persona que estamos suponiendo que es. También
hay que determinar que la comunidad que lo va a recibir sea la “verdadera” comunidad heredera de
los restos, que sean sus descendientes legítimos, y no otros que quizás se están atribuyendo algún
parentesco, con lo cual el museo estaría en una situación de haber devuelto los restos a quienes no
le pertenecen realmente. Con el cerebro de Inakayal se trató de hacer una prueba de ADN hace más
de cuatro años, y no se pudo porque el material conservado en formol había perdido las
condiciones para poder ser analizado. Sin embargo el museo insiste: en septiembre pasado hubo un



4

Analytica del Sur - 4 / 6 - 14.01.2026

encuentro entre varios referentes de las comunidades mapuche-tehuelches que están llevando
adelante el reclamo de la restitución complementaria, y las autoridades del museo volvieron a
insistir con la cuestión genética del análisis de ADN, van a enviar muestras a otro laboratorio para
tratar de determinar con otras técnicas que ese sea el cerebro de Inakayal.

Nuestros compañeros hicieron, bajo la dirección del Jefe de la División Antropología del museo,
un trabajo de identificación y determinación del cerebro del cacique, utilizando datos de una
publicación de 1906, con la descripción, las medidas y las fotografías de los cortes que se le
hicieron al cerebro de Inakayal luego de su muerte.

Sabemos que en otros casos y en otros contextos de identificación de personas, por ejemplo en la
última dictadura cívico militar, es fundamental determinar la identidad individual del resto humano
para hacer una identificación y la restitución a sus familiares. O en el caso de los nietos que dudan
de su identidad actual y sospechan ser hijos de desaparecidos, el análisis de ADN es insustituible.

Pero, sin banalizar la importancia de los análisis genéticos, estos casos que involucran a los
pueblos originarios son diferentes. Si nosotros tenemos cinco cerebros conservados en el museo, y
sabemos que pertenecen al mismo grupo que ingresó en el contexto de la conquista del desierto,
sabemos que esos cerebros tienen que pertenecer sí o sí al grupo de veinticinco personas que
estuvo prisionera en el museo. Entonces realmente, tratar de determinar hasta las últimas
consecuencias, que ese resto pertenezca a Inakayal, y no quizás a su mujer, o a un pariente, y tomar
eso como un argumento válido para seguir demorando la restitución, y el cumplimiento de una ley,
desde nuestro punto de vista es totalmente criticable. Porque otra vez nos posicionamos, como
antropólogos y como científicos en censores de identidad, en los únicos autorizados para
determinar que la identidad sólo puede ser válidamente certificada por lo genético; y precisamente
como antropólogos no podemos sostener esta afirmación.

Tampoco podemos ponernos en censores de la identidad “verdadera” o “auténtica” de quienes van
a recibir un resto humano, cuando sabemos que los procesos al interior de las comunidades son tan
complejos y tan intrincados como en cualquier otro colectivo social. Si se es descendiente por parte
de padre o de madre, o si una comunidad tiene más miembros que otra, no son cuestiones que nos
autoricen a juzgar realmente quién merece más el cráneo de un cacique o el resto de un antepasado.
Entonces sobre la cuestión de la identidad hay un doble discurso entre los antropólogos y ahora se
transforma eso en un impedimento fuerte. La ley nacional establece que las instituciones deben
poner a disposición de los pueblos los restos que se reclamen, y para que esto ocurra, previamente
se debe conocer qué es lo que cada institución posee en sus colecciones, en sus depósitos. Si la
institución no se pone a disposición y adopta una postura de apertura, es muy difícil que las
comunidades puedan reclamar, porque muchas veces no se sabe que los restos de los antepasados
pueden estar en algún museo, no se tiene acceso a los inventarios, o no existen para todo público.

El hecho de la restitución es un acto político, que va mas allá de las normativas legales y los
procedimientos que lo enmarcan, más allá de los organismos como el Instituto Nacional de
Asuntos Indígenas, que es el encargado de funcionar como coordinador entre los gobiernos, las
comunidades, las instituciones y demás actores. Es un acto político que implica la firme voluntad,
o voluntades, de devolver algo o alguien a quien pertenecía, o a sus descendientes, o al lugar del
que fue sacado. Y en un cierto sentido, nosotros no estamos restituyendo la identidad, porque no
nos podemos endilgar desde nuestro lado, ni como institución ni como científicos, el poseer la
identidad de un grupo, de un pueblo, de una comunidad y nosotros devolvérsela a partir de este
acto. Lo que estamos haciendo es una reparación histórica, o mejor dicho, llevando a cabo una



5

Analytica del Sur - 5 / 6 - 14.01.2026

parte de un proceso mucho más complejo.

Otra cuestión vinculada a la identidad, pero que implica una mirada hacia nuestra disciplina, hacia
el adentro, es pensar si desde nuestro lugar de científicos sociales podemos hacer otro tipo de
antropología. Es decir, la antropología desde sus inicios colonialistas se ha dedicado a estudiar a un
“otro cultural”, que antes era el exótico, el lejano y demás, y hoy en día es el otro que tengo al lado
y del que me alejo un poco, metodológicamente, para estudiarlo. Pero en sí, esa matriz colonialista,
que me lleva a ver al otro como un objeto, a cosificarlo, a sacarle su dignidad de persona, de sujeto
humano de derecho, sigue estando hoy en día en muchísimas prácticas, y se manifiesta de maneras
mucho más sutiles. Como hablábamos hace un momento con Enrique Acuña por ejemplo, el
patrimonio intelectual de los pueblos acerca de su conocimiento de la naturaleza, de las plantas y
sus propiedades, el tema de las patentes de los laboratorios y demás… si la ciencia se pone al
servicio de estos intereses comerciales, mercantiles, y una vez más, es instrumento de opresión, de
sometimiento para los pueblos, entonces cabe cuestionarse: – “yo como antropóloga, ¿qué hago?”
Si me formé en el Museo, y como decía al principio, caminaba por el museo viendo esas vitrinas,
esos restos expuestos, ¿por qué estoy cuestionando estas cosas?, ¿por qué estoy cuestionando la
disciplina? Desde nuestro colectivo GUIAS estamos totalmente convencidos, y estamos trabajando
en ese sentido, que es posible poner esto como herramienta al servicio de otros fines y de otros
intereses, para generar un conocimiento que será científico o menos científico según quién lo mire
(porque también la antropología tiene esa pretensión de ciencia más dura), pero un conocimiento
que también pueda estar construido de forma compartida, con otros saberes y otros tipos de
conocimientos. Y esto traspasa toda la práctica del antropólogo: en el campo, en el laboratorio, en
lo que escribimos y demás.

En este sentido, nuestro trabajo también nos permite hacer una resignificación de la identidad que
tenemos como antropólogos y como científicos. Para muchos de nuestros colegas, y disculpen el
término, es como que “escupimos para arriba”, porque ¿qué estamos haciendo criticando al Museo,
la disciplina, desde adentro, si nos formamos ahí? Eso también tiene sus costos y los hemos pagado
y creo que seguiremos haciéndolo, porque no nos estamos enfrentando a algo sencillo. Creemos
que se puede y que hay formas de hacerlo. Desde el colectivo seguimos trabajando en particular
con este tema de las restituciones de restos, y como siempre decimos, nuestro acompañamiento,
nuestro asesoramiento llega hasta las puertas de la comunidad. Después cada comunidad es un
mundo aparte, un mundo diferente y nosotros no intervenimos más allá de donde la comunidad nos
permita. Porque también desde la Antropología estamos formateados para ver las cosas con
determinados anteojos y esto no siempre resulta ser así.

En el año 2013 hubo una restitución de restos desde el Centro Nacional Patagónico (CENPAT),
eran restos arqueológicos que unos años antes habían sido excavados y luego analizados por
arqueólogos, antropólogos y biólogos, y se encontraban depositados en este lugar. Luego de años,
varios años, y muchas discusiones entre los distintos actores, se logra la restitución de los restos a
las comunidades de la zona, quienes decidieron que fueran reinhumados en el cerro de donde
habían sido extraídos. No viajé en ese momento, lo hicieron otros compañeros del colectivo, pero
luego vi un video de la ceremonia. Para el re-entierro de las trece personas, la comunidad hizo un
pozo grande en la tierra, y allí vaciaron el contenido de cada una de las cajas en las que los
arqueólogos habían separado los restos, en algunos casos determinando el sexo, la edad, la
lateralidad de los huesos, sus características individuales…todo estaba perfectamente acomodado y
clasificado según nuestra mentalidad de científicos, etiquetado y demás, y todo junto, mezclado,
volvió a la tierra. Y mi primer pensamiento mirando desde mi casa fue que estaban mezclando
todo! Pero acto seguido me dije a mí misma: -“qué terrible!, no tengo que mirarlo desde mis



6

Analytica del Sur - 6 / 6 - 14.01.2026

‘anteojeras’ culturales, porque por eso me parece algo que yo como antropóloga no haría, después
de haber identificado cada resto y haberlo clasificado”…Es un ejercicio que hay que practicar
seguido, esto de ponernos en los zapatos del otro…Y eso nos lleva a decir “hasta acá llegamos”.
Lo que hacemos como antropólogos es una herramienta que ponemos a disposición de ciertos
intereses, y luego son las comunidades, los pueblos, los que deciden si eso les sirve o no, y para
qué fines. Ellos deciden qué destino le dan a los restos, que rituales o qué ceremonias llevan a
cabo, y cómo los significan o resignifican en el proceso dinámico y constante de su identidad.

 

—————————————-

La presente intervención de María de los Angeles Andolfo se produjo en el marco de la
Conversación Crítica “Psicoanálisis y la identidad cuestionada” en el espacio de Pragma Crítica
-Instituto de enseñanza e investigación en psicoanálisis-, en este caso para presentar la revista
Analytica del Sur -Psicoanálisis y crítica. También participó del debate, Enrique Acuña, director
de la revista, con comentarios a cargo de Fátima Alemán. Esta actividad se desarrolló en la
Biblioteca Central de la Provincia, en la ciudad de La Plata el día 14 de noviembre del 2014.

—————————————-

This entry was posted on Saturday, December 27th, 2014 at 8:10 pm and is filed under 2, Causas
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

https://analyticadelsur.com.ar/category/2/
https://analyticadelsur.com.ar/category/causas/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/la-identidad-cuestionada/trackback/

	Analytica del Sur
	La identidad cuestionada


