
1

Analytica del Sur - 1 / 6 - 14.01.2026

Analytica del Sur
Psicoanálisis y Crítica

Identidad Cultural en las Ciencias Sociales
Héctor Jaquet · Sunday, February 25th, 2018

Introducción

El esencialismo ha sido objeto de una crítica devastadora en las ciencias sociales. Crítica que
suscita debates extremos en el caso de la discusión sobre identidad. Un ángulo crucial desde donde
la crítica fue realizada es el constructivismo en sus múltiples variantes hasta llegar hoy a
posiciones que revisan las propias perspectivas constructivistas, señalando los riesgos y
limitaciones de sus conceptualizaciones cuando éstas se transforman en clichés. Desde el punto de
vista analítico, las discusiones se polarizan entre aquellos que proponen desechar el término
“identidad” por la ambigüedad, imprecisión y/o sobrecarga semántica que posee al punto de perder
capacidad explicativa (Brubaker y Cooper, 2002) y los que argumentan la necesidad de su
conservación en la medida que no ven nada problemático en el uso si se aclaran pertinentemente
sus sentidos, hasta los que lo consideran un recurso imprescindible para pensar algunos fenómenos
sin cuya existencia no podrían ser pensados (Hall, 2003). A decir verdad, extremos semejantes se
plantean sobre otros términos en el siempre controversial campo de las ciencias sociales. Una
polémica semejante se dio hace poco sobre el concepto de “cultura” entre Lila Abu-Lughod y
Christoph Brumann, exactamente en relación con la conveniencia de una abolición del concepto o
de su sostenimiento. No obstante, parece que estos extremismos –y esto es lo más valioso-no
agotan ni anulan la riqueza argumentativa que emerge en el marco de dichas polémicas sobre
Cultura y/o Identidad respectivamente.

Un punto de no retorno al esencialismo lo marca el planteo relacional y contrastivo de Frederick
Barth (1969) acerca de las identidades étnicas. A partir del carácter contextual en que los
diacríticos son puestos en funcionamiento como autorreferencias por los grupos étnicos frente a y
en contraste con otros grupos, se abre el juego para desencializar el supuesto carácter homogéneo y
fijo de la identidad, o la ya célebre confusión entre Identidad y Cultura (Cuché, 1999). La teoría
barthiana se constituye, desde la revisión conceptual del presente, en una bisagra crítica entre
aquellos planteos esencialistas que hegemonizaban hasta ese momento las explicaciones de los
fenómenos identitarios y las vertientes constructivistas que el propio Barth-a pesar suyo- funda en
los años sesenta del siglo pasado. Es también un punto de partida para poder ubicar a los recientes
enfoques críticos del constructivismo que parten, precisamente, de advertir los problemas que los
abusos o la banalización de las premisas centrales del constructivismo barthiano han provocado en
la teoría sobre la identidad.

Nuestro objetivo es presentar una breve retrospectiva conceptual de tres posiciones que intentaron
superar al esencialismo y que fueron particularmente fuertes en los estudios sobre identidad
cultural por los efectos, no solo hermenéuticos sino también epistemológicos, que produjeron en

https://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/identidad-cultural-en-las-ciencias-sociales/


2

Analytica del Sur - 2 / 6 - 14.01.2026

ese esfuerzo. Señalaremos las potencialidades y las limitaciones de cada una, al mismo tiempo que
pondremos en evidencia las huellas de diálogos interdisciplinarios que, a modo de relictos
conceptuales, subyacen en sus formulaciones. Si bien la crítica al esencialismo fue letal contra él,
el camino de búsqueda de una teoría que lo reemplace está plagado de incertidumbres.

Anderson y Hobsbawm: un intento crítico en la era constructivista

La primera posición es la que hegemoniza el campo académico de los estudios sobre identidad
entre fines de la década de 1980 y durante los años ’90 del siglo pasado. Surge en torno de la
discusión de la conformación de los estados nacionales modernos, la nación y el nacionalismo.

Quizás no sea un planteo circunscrito de manera precisa a la problemática del concepto de
identidad cultural, como lo hacen posteriormente otros autores; igualmente, el eje puesto en la
construcción de la nación como una comunidad de pertenencia imaginada o de la nacionalidad
como un sentimiento colectivo de pertenencia a la nación creada por el Estado moderno mediante
un proceso de ingeniería social, trae implícita la discusión sobre la identidad nacional como un tipo
de identidad cultural específica (1).

Milo Locket – Mural

Anderson señala que la nación y el nacionalismo son artefactos culturales de una naturaleza
particular. Para comprenderlos adecuadamente es preciso llegar a considerar con atención cómo
han llegado a ser en la historia, en qué forma han cambiado sus significados a través del tiempo y
por qué han llegado a suscitar una legitimidad emocional tan profunda. Esta valorización de la
historia determina la contingencia de la nación, la novedad histórica del Estado-nación y lo sustrae
a éste de toda fijación atemporal y esencialista, por más que ciertos discursos políticos lo remonten
a pasados remotos y a orígenes lejanos.

La nación es una comunidad política imaginada y soberana al mismo tiempo. Se trata de la
imaginación de pertenecer a una comunidad de iguales a pesar del desconocimiento mutuo entre
los integrantes de esa comunidad, que tiene, asimismo, fronteras territoriales finitas. Para
Hobsbawm, los símbolos que el Estado creó e impuso de arriba hacia abajo (himnos, banderas,
escudos, etc.) fueron vitales para inventar tradiciones culturales comunes y la nación es una de
ellas. Que tucumanos y misioneros, por ejemplo, se sientan argentinos, siendo tan distintos unos de
otros y sin siquiera conocerse, o sin haber interactuado personalmente alguna vez, es obra de la
eficacia simbólica de esa ingeniería estatal del siglo XIX y XX. Para Anderson, en la creación de
las “raíces culturales” de la nación, jugaron un papel relevante en Occidente la imprenta (que
permitió la masiva circulación de textos escritos) y la novela, género literario que, en su difusión,



3

Analytica del Sur - 3 / 6 - 14.01.2026

permitió que surgiera una comunidad de lectores, una nueva percepción del tiempo y el
reconocimiento de espacios geográficos como cercanos y concretos para esos lectores distantes
entre sí, ayudándolos a componer un universo territorial y una escena sociocultural de nombres,
lugares, hechos y personajes comunes, claramente reconocidos por todos, tal como si éstos
integraran sus propias experiencias vitales.

Tanto para Hobsbawm como para Anderson, la identidad es un fenómeno colectivo que oblitera
todas las diferencias, asimetrías y heterogeneidades en nombre de una homogeneidad cultural e
igualdad entre sus miembros (connacionales) que hace potente y efectiva emocionalmente la
identificación con la nación. Podríamos reconocer cierta ambigüedad conceptual en esta posición:
la identidad (en este caso entendida como sentido de pertenencia a la nación) es concebida como
un fenómeno eminentemente colectivo sobre la base de la igualdad entre los miembros de un
grupo, objetivamente como una igualdad en sí misma o subjetivamente como una igualdad
experimentada, sentida o percibida. Esta igualdad debe expresarse como conciencia, como
solidaridad, como disposiciones compartidas o como acción colectiva.

Al menos dos aspectos problemáticos se nos ocurren respecto de esta posición a partir de esta
ambigüedad y desde el punto de vista de la operatividad teórica de esta manera de concebir
identidad como categoría analítica: a) no puede lidiar con las diferencias, postulando,
paradójicamente a su esfuerzo desencializador, un nuevo tipo de esencialismo en base a la
homogeneidad subyacente y a la evitación de las tensiones y contradicciones internas a la supuesta
comunidad o a formas heterogéneas de percibir el sentimiento de pertenencia a ella por diferentes
actores; y b) no es lo suficientemente precisa respecto de los mecanismos de subjetivación de la
experiencia de pertenencia nacional ni tampoco sobre la distinción entre los usos políticos (no
olvidemos que nación suele ser un término nativo) y analíticos.

Brubacker y Cooper: desechando el concepto de Identidad

Una segunda posición sobre identidad que me interesa presentar corresponde a la propuesta de
Brubaker y Cooper. Estos autores han desarrollado una serie de nuevos términos para reemplazar
al de identidad. Consideran que identidad soporta una carga teórica polivalente e, incluso,
contradictoria que la convierten en una categoría ineficaz para el análisis social. Para estos autores,
una de las razones, entre otras, de que no vale la pena usarla es que no permite reconocer lo que
constituye una categoría de uso nativo o de la práctica (sentido común) y una categoría analítica,
teórica o de experiencia distante que permita explicar las identidades sin confundirlas con, por
ejemplo, usos políticos o de las llamadas “políticas de identidad”.

La misma importancia tiene para ellos distinguir, además, entre concepciones “fuertes” y “débiles”
de identidad. Las primeras son las que solemos asociar con las posturas esencialistas y las segundas
son las que corren el riesgo de transformarse en un constructivismo cliché en la medida en que la
identidad se considera aquí como “múltiple”, “inestable”, “contingente”, “flexible”, “negociable”,
etc.

Entonces, desechan el término y para reemplazar el variado trabajo del concepto identidad,
Brubaker y Cooper proponen un número de términos menos congestionado de significados: a)
Identificación y categorización designan un proceso activo, una acción de identificación que exige
reconocer quién ejerce la acción de identificación. Los sujetos identificadores pueden ser todos los
individuos en el marco de relaciones con otros. También puede ser el propio Estado (sin que ello
determine fehacientemente la constitución de identidades en las personas en torno a las categorías



4

Analytica del Sur - 4 / 6 - 14.01.2026

identificatorias que promueve o preconiza el Estado). Puede ser un discurso o una narrativa social
quien identifique sin que exista un agente identificador visible y también puede ocurrir que un
individuo se identifique emocionalmente con otras personas, categorías o colectividades. Las
identificaciones pueden ser relacionales y variables, dependiendo de la posición del sujeto en una
red social determinada, o de categorías, según se comparta un atributo como raza, etnia, género,
clase, etc.; (una dimensión bastante cercana a la posición original de Frederick Barth de los años
60tas); b) autocomprensiones y localización social, para referirse a los aspectos más subjetivos, y
refiere a la concepción de quién es uno como sujeto y de la localización social que se ocupe. Según
Brubaker y Cooper, se trata de un término disposicional que podría llamarse “subjetividad
situada”. Las autocomprensiones pueden ser tácitas y no necesitan articularse discursivamente, y,
finalmente, c) comunidad, conexionismo y grupalidad, esta tríada de términos refiere al sentido de
pertenencia a un grupo unido y distintivo, incluyendo tanto “una sentida solidaridad o unidad con
los demás miembros del grupo” como una antipatía o rechazo a los individuos de afuera del grupo.
Comunidad, denota el compartir un atributo común; conexionismo, alude a la red de relaciones que
unen a las personas entre sí y grupalidad a ese sentimiento de pertenencia a un grupo unido,
distintivo y solidario que hemos mencionado. Se necesitan estos tres términos para describir
diferentes situaciones de grupos sociales, como así también incluir, mediante la combinación de
estos, aquello más complejo referido a compartir un sentimiento de pertenencia. Una comunidad
categorial sin conexionismo relacional, por ejemplo, sería equiparable a una colectividad a gran
escala, o a la comunidad imaginada o la nación postulada por Anderson.

La posición de Brubaker y Cooper opera por desagregación, esto es, procura desagregar los
diferentes planos de situaciones que los términos propuestos para reemplazar “identidad” pueden
abarcar de los fenómenos identitarios. Tenemos la impresión, más allá de que algunos términos
puedan combinarse para producir nuevos sentidos o comprender más realidades, que, debido a huir
de la congestión semántica, no existe ya, en la clasificación de estos autores, la posibilidad de que
las categorías analíticas puedan captar articulaciones, fracturas o contradicciones en fenómenos
identitarios donde se atraviesan lo subjetivo y lo colectivo, lo procesual o dinámico y lo
relativamente estable al mismo tiempo.

Hall y Butler: la restitución del término y la trama interdisciplinaria

La tercera y última posición que nos interesa mencionar se enfrenta al problema de cómo
articular las regulaciones de la práctica discursiva con la formación de subjetividad o, también, en
términos sociológicos más clásicos, entre la estructura y la agencia, y entre lo sedimentado y lo
contingente en los procesos identitarios. Fuertemente influenciada (pero simultáneamente
discutiendo con ellas) por las perspectivas de Foucault, Althusser, Marx y el psicoanálisis en sus
vertientes freudiana y lacaniana, esta posición enfrenta la cuestión de la identidad en la tensión
entre la sujeción y la subjetivación. En esta posición se agrupan las denominadas “teorías
performativas de la identidad” (Briones, 2006).

Stuart Hall parte de la necesidad de seguir usando el concepto de identidad, aunque sometido a
borradura, descentrado, destotalizado y cuestionado, modificado en sus usos tradicionales, ya que
lo considera igualmente pertinente dado su carácter imprescindible para pensar cuestiones que, de
otra manera, según él, no podrían pensarse. El fondo epistemológico de Hall es intentar dar una
respuesta a la problemática relación entre las formaciones o prácticas discursivas que interpelan a
los sujetos y la constitución efectiva de esos sujetos por medio de mecanismos de subjetivación. En
términos simples, cómo se conjugan la realidad social y la realidad psíquica en la constitución de
identidades. Aunque no elude los problemas del término, prefiere hablar de identificación antes



5

Analytica del Sur - 5 / 6 - 14.01.2026

que de identidad. Esto le permite captar mejor el juego posicional y el proceso de creación de
sujetos en torno de la resolución de la relación entre las “fuerzas” objetivas y disciplinadoras del
orden social y el “paisaje” interior de los individuos. La posición de Hall busca-de algún modo-
ligar dos posturas que aparentemente han sido irreconciliables: a) aquella foucaultiana que reniega
del individuo en favor de las prácticas discursivas, ya que son ellas las que establecen la regulación
normativa envolvente y generan las posiciones subjetivas que, en todo caso, serán ocupadas por los
individuos, y b) aquellas que consideran que el sujeto, debido a su condición psíquica preexiste o
es autónomo respecto del orden social. Si bien es cierto que hay un orden discursivo fuera del cual
no es posible el sujeto (un orden regulatorio que “sujeta” al individuo), también existen respuestas
de los individuos a la interpelación discursiva. Hall argumenta claramente sobre la necesidad de
una teoría de la identidad que “señale cuáles son los mecanismos mediante los cuales los
individuos como sujetos se identifican (o no se identifican) con las posiciones a las cuales se los
convoca” (Hall, 2003:32). Propone entonces pensar esta relación como una articulación del sujeto
con las formaciones discursivas. Estas articulaciones son siempre relaciones de “correspondencia
necesaria”, esto es, “se fundan en la contingencia que reactiva lo histórico” (ídem: 33). Identidad,
entonces, se encuentra como concepto articulador, “es el punto de sutura entre, por un lado, los
discursos y prácticas que intentan interpelarnos, hablarnos o ponernos en nuestro lugar como
sujetos sociales de discursos particulares, y, por otro, los procesos que producen subjetividades,
que nos construyen como sujetos susceptibles de decirse” (Hall, ob. Cit:20). Esta articulación es
siempre incompleta, tiene más de una dirección, es una posición temporaria en el flujo social, es un
punto de cierta estabilidad que genera, en su constitución, un exterior, un afuera que, sin embargo,
es constitutivo y amenazante al mismo tiempo de la sutura temporal. Básicamente es un proceso de
permanente hacer(se) sujeto en las múltiples suturas, producir diferencias en esos actos/respuestas
generando marcas en lo que queda afuera. Las identificaciones son simultáneamente un proceso de
construcción de diferencias y no al revés, es decir, no debiera pensarse que la identidad es producto
de una diferencia previa del sujeto respecto de otros. La identidad y la diferencia son efectos de
poder que se crean simultáneamente en la sutura, o la sutura es en sí misma producto de un efecto
de poder (Briones, 2006).

Judith Butler, por su parte, ha seguido esta posición para desmontar la supuesta universalidad de la
categoría mujer como sujeto político del feminismo en su ya célebre, paradigmático y difundido
estudio. Para ella no existe un sujeto mujer previo a la regulación social (discursiva). Reconoció
que la fuerza reguladora de las formaciones discursivas dominantes genera al sujeto político que
simultáneamente autocontrola; y es esa misma fuerza regulatoria la que establece un modelo de
mujer que excluye la posibilidad de otros modelos de mujer (un exterior constitutivo), reificando al
sexo como autorregulador de las relaciones. Aunque las normas regulatorias forman sujetos
(aceptando como premisa la perspectiva de Foucault), el interés que le permite a Butler retornar al
psicoanálisis y enfrentar el desafío articulador que propone Hall, es saber cómo esas normas
forman un sujeto psíquico y corporal. Al mismo tiempo, esta autora aboga por la representación de
un sujeto político del feminismo que pueda romper la homogeneidad y asumir la fragmentación,
diversidad, contradicción dentro de la categoría mujer sin que por eso desaparezca la posibilidad de
un sujeto político “mujer”. Propone desnaturalizar los mecanismos del discurso dominante que
sigue interpelando al feminismo, de lo contrario la fuerza reguladora del discurso masculino
seguirá fijando la agenda política desde donde el feminismo se piensa y se dice.

Derivas epistemológicas en la teoría social de la identidad

Para cerrar nuestra reflexión a partir de estas retrospectivas teóricas sobre identidad no es ocioso
decir que aún siguen vigentes en las discusiones sobre los fenómenos identitarios. El esencialismo



6

Analytica del Sur - 6 / 6 - 14.01.2026

no ha sido totalmente desplazado de la escena teórica porque su polo opuesto, el constructivismo
en su versión cliché, terminó siendo no solo estéril para el análisis social sino también
enmascarador de realidades en el trabajo de campo y en nuestros contextos de investigación
antropológica donde desarrollamos nuestra tarea intelectual. Este hecho tiene consecuencias
positivas igualmente para la reflexión epistemológica: nos obliga a repensar el verdadero alcance
de la performatividad de las teorías (Briones, 2006). Esto es, sobre los efectos políticos y
etnográficos de esa performatividad. No es una novedad que las teorías proveen modelos para
analizar e interpretar la realidad, pero este es un recurso heurístico y no hermenéutico (como si
fueran ficciones reguladoras de la realidad). La aparente confusión entre realidad y teoría es un
efecto de poder de la porción hegemónica del discurso científico y de sus intelectuales orgánicos, y
no de la teoría social en sí. Debemos empezar a sospechar del constructivismo cuando nos obliga a
considerar a priori que las identidades son siempre contrastivas, o fluidas, o flexibles. La mirada
en el contexto, un aporte que los antropólogos han aprendido de sus vecinos los historiadores, así
como la idea de sujeto y sutura lo aprendieron en diálogo con el psicoanálisis, permite superar la
falsa disyuntiva entre posturas esencialistas y constructivistas en que la teoría cliché ha polarizado
la discusión sobre la identidad. Una provocación interesante -por su incidencia epistemológica-
empieza a ser formulada por algunos antropólogos (Briones, Segato, Grimson) siguiendo la
posición inicial de Hall pero ampliada en su efecto político, cuando proponen entender las
identidades como suturaciones a partir de distintos clivajes de sujeto, articulaciones diversas,
manifestaciones heterogéneas y disidencias al interior de los colectivos, pero en el cruce de esas
diferencias y emergencias atender las cuestiones menos maleables, más fijas, permanentes,
sedimentadas, históricas, que también operan en los procesos socioculturales(2). Esto pone en
cuestión las fronteras irreductibles que las teorías suelen crear entre el etnógrafo y sus
interlocutores, en tanto los descentra o desplaza hacia la Otredad. Sin embargo, el exterior que la
sutura marca es la realidad que envuelve tanto al antropólogo como al “nativo”, ambos hacen
esfuerzos por recentrarse en sus diferencias (encontrarse o articularse en la sutura) a partir de
“perforaciones” e “imbricaciones” que determinan, quizás, y finalmente, que ese interlocutor en el
campo etnográfico que la teoría nos obliga a ver como Otredad no sea en verdad el Otro como una
exterioridad o como una diferencia irreductible. Y esto tiene consecuencias políticas y epistémicas
fundamentales que habrá que sopesar en nuestros contextos particulares de investigación.

This entry was posted on Sunday, February 25th, 2018 at 5:02 pm and is filed under 7, Dominancias
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

https://analyticadelsur.com.ar/category/7/
https://analyticadelsur.com.ar/category/dominancias/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/identidad-cultural-en-las-ciencias-sociales/trackback/

	Analytica del Sur
	Identidad Cultural en las Ciencias Sociales


