Analytica del Sur

Psicoandlisisy Critica

Foucault por Deleuze
Inés Garcia Urcola - Monday, April 11th, 2016

En 1986, a dos afos de la muerte de Michel Foucault, Gilles Deleuze publica su libro Foucault (1),
reeditado por editorial Paidés en 2015. Se trata, como sefiala el prélogo de Miguel Morey, de un
trabajo de apropiacion del discurso de Foucault dentro del marco categorial deleuziano.

El libro incluye dos apartados y un anexo. El primer apartado, “Del archivo a diagrama’, contiene
dos trabajos referidos a La arqueologia del saber y a Vigilar y castigar. El segundo apartado,
“Topologia: Pensar de otro modo” recorre la obra de Foucault a partir de tres dimensiones. saber,
poder y subjetivacion. Por Ultimo, €l anexo “ Sobre la muerte del hombrey el superhombre”.

Deleuze traza el camino realizado por Foucault sefialando los saltos que lo llevan cada vez a
nuevas formulaciones, como asi también el encadenamiento entre dichas formulaciones. Dira
Deleuze: “Saber, poder y si mismo son tres dimensiones irreductibles, pero en constante
implicacion”. Haciendo un paralelismo con las tres preguntas kantianas, proyectara la obra de
Foucault a partir de tres interrogantes. ¢Qué puedo saber?, ¢Qué puedo hacer?y ¢Qué puedo ser?

Tres preguntas que seran desplegadas en las tres dimensiones del saber, el poder y el si mismo, y
estudiadas a partir de las condiciones historicas que las determinan.

Los estratos del saber

El saber, conformado por palabras y cosas, enunciados y visibilidades, expresiones 'y contenidos,
campos de legibilidad y superficies de visibilidad, configura estratos o formaciones histéricas.
Cada estrato implica un estudio de las condiciones que permiten que algo seadecible o visible.

El saber sobre la locura ampliamente analizado por Foucault le sirve a Deleuze para ejemplificar
las dos dimensiones del saber. EI manicomio define un lugar de visibilidad de la locura, mientras
gue la psiquiatria formulalos enunciados sobre €l desvario.

Deleuze se detiene entonces en la relacion posible entre lo visible y 1o enunciable. Sefiala una
primacia de lo enunciable como formacién discursiva que determina lo visible (primacia de lo
simbdlico sobre lo imaginario), pero a su vez subrayara algo irreductible a la determinacion del
lenguaje. “Entre los dos no existe isomorfismo, ni conformidad, aunque exista presuposicion
reciprocay primacia del enunciado. (...) ni causalidad entre uno y otro, ni simbolizacion entre los
dos; si el enunciado tiene un objeto, es un objeto discursivo especifico de él, que no es isomorfo
con el objeto visible. Naturalmente siempre se puede sofiar con un isomorfismo: ya sea un suefio
epistemol 6gico, como cuando la clinica plantea una identidad estructural entre lo visible y lo

Analytica del Sur -1/4- 14.01.2026


https://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/foucault-por-deleuze/

enunciable, el sintomay el signo, el espectaculoy lapalabra;” (3)

Salir del suefio epistemol 6gico en e que duerme el saber de la ciencia solo es posible abordando la
disyuncién entre las dos dimensiones, de las palabras y las cosas, de lo visible y |0 enunciable. Esa
disyuncién definiraun “no lugar” donde se introducira una tercera dimension.

Los diagramas del poder

Cada estrato del saber remitira a un diagrama de fuerzas que actdan en ese no lugar entre lo visible
y lo enunciable. Toda relacion de fuerzas es una relacion de poder.

A partir de estatercera dimension Deleuze articula el saber con una energética, fuerzas que ligan lo
visibley lo enunciable; |a presentacion de esas relaciones de fuerza constituye un diagrama.

Un gjercicio de poder se manifiesta como un afecto en tanto la fuerza que actta se define por su
poder de afectar a otras. Incitar, inducir, producir, desviar, facilitar, dificultar, constituyen afectos
activos; ser incitado, inducido, desviado, etc., constituyen afectos reactivos.

Asi como Deleuze destaca la diferencia de naturaleza de las dos dimensiones del saber, lo visibley
lo enunciable, e introduce en esa fisura la tercera dimensién energética, subraya que ésta Ultima,
como practica de poder, es irreductible a la préctica de saber, es decir que se trata de “una
dimensién del pensamiento irreductible al saber”; pero ello no excluye la posibilidad de delinear un
diagrama 0 mapa de poder, cartografia en la que se trazan las lineas de fuerza que integran los
elementos estratificados del saber.

Las instituciones (Estado, Familia, Religion, Produccion, Mercado, Arte, Moral) serian el resultado
de esa integracion. Cada estrato o formacion histérica deberd estudiarse a partir de la pregunta
acerca de qué instituciones produce y qué relaciones de poder estan en juego. Las instituciones,
planteadas como acuerdos histéricos entre los dos elementos formales del saber (son gemplos de
ello el acuerdo entre el manicomio y el saber de la psiquiatria, o de laprisiény e derecho penal),
constituyen dispositivos y précticas que organizan las relaciones de poder en torno a una instancia
molar: el Soberano o laley en el caso del Estado, el Padre en el caso de lafamilia, el Dinero en el
caso del Mercado, €l Dios en el caso delareligion.

El pliegue del sujeto, la extimidad

Deleuze da un paso més en la construccion de una topologia foucaultiana al introducir la pregunta
por € sujeto.

Si en un principio nos presenta un sujeto sujetado a los diagramas de poder, es decir un sujeto
determinado por tener que posicionarse en un lugar ya dado en el diagrama, en sus dispositivos o
agenciamientos, sefidara que “ala historia de las formas archivo (del saber), subyace un devenir de
las fuerzas, (...) no hay diagrama que no implique, al lado de puntos que conecta, puntos
relativamente libres o liberados, puntos de creatividad, de mutacion, de resistencia.” (2)

El diagrama no es estético ni cerrado, configura una topologia con pliegues, entre los cuales se
produce un vacio, puntos de resistenciay de creatividad donde podra advenir el sujeto. La vida de
los hombres infames refleja esas manifestaciones del sujeto, en ellos se trata de “una infamia de
rareza, la de los hombres insignificantes, oscuros y simples, que solo salen a la luz durante un
instante gracias a denuncias, ainformes de policia.” (3)

Analytica del Sur -2/4- 14.01.2026



De este modo Deleuze introduce un sujeto que emerge en un instante, que no se identifica al ser
sino a devenir, y que adviene a partir de un vacio que se produce entre los pliegues del saber, e
incide sobre éste. Si el saber estd conformado por dos elementos heterogéneos entre los cuales se
abre unafisura, alli ser& donde se produzca el pliegue.

“ ¢Existe un adentro que seria més profundo que todo el mundo interior, de la misma manera que el
afuera es mas lgjano que todo el mundo exterior? El afuera no es un limite petrificado, sino una
materia cambiante animada de movimientos peristaliticos, de pliegues y plegamientos que
constituyen un adentro: no otra cosa que el afuera, sino exactamente el adentro del afuera.” (4)

Un adentro como operacion del afuera que Foucault gemplificaa hablar de lalocura en la época
clasica. El loco en su navio es aquel que es puesto en el interior del exterior.

Deleuze sefiala las referencias de la filosofia (Merleau-Ponty, Heidegger, etc.) que conducen a
Foucault a este sujeto del pliegue. En ningln momento hace referencia, aunque las resonancias son
marcadas, a concepto de extimidad ni alatopologia utilizada por el dltimo Lacan.

Foucault, Deleuze y el psicoanalisis

Sabemos que en |os afios en que escribe este texto ya se habia posicionado, al igual que Foucault,
como un critico del psicoandlisis. Sin embargo, los ecos del psicoanalisis lacaniano pueden ser
captados alin en sus ultimos textos. Como sefiala Jorge Alemén en “Foucault-Lacan/Deleuze y el
psicoandlisis’ (5), el debate de Foucault y Deleuze con el psicoandlisis pone de manifiesto una
relacién ambigua, recorrida por equivocos y malentendidos, que no puede resumirse, como algunos
consideran, en una mera oposi cion.

Tanto en Foucault como en Deleuze se puede situar un acercamiento al psicoandlisis, hasta la
década del sesenta, en el que se valieron del mismo para oponerse a una tradicién humanista que
toma a hombre como medida y rechaza la nocion de sujeto como lugar vacio. De modo que se
valen de la nocion de sujeto del inconsciente, de un sujeto sin identidad a priori, sujeto a la
contingencia de un encuentro que genere procesos de subjetivacion singulares. Esto les permite
entonces ir en contra de una ciencia que se propone como humanay pretende instalar una ética
universal.

A partir de los afios setenta, luego de los Ilamados acontecimientos del mayo francés, se produce
un viraje en ambos autores. Foucault incluird a psicoandlisis en lo que llamara los dispositivos de
la sexualidad; el “hablar de sexo” |o pone en serie con otros saberes (psiquiatria, pedagogia,
criminologia, etc.), practicas (entre otras la confesion) e instituciones. De este modo emprende -
cuestion que lo ocupara hasta € final de su obra- como sefiala Jacques Alain Miller (6) latareade
hacer una arqueologia del psicoanalisis a partir de la historia de |os dispositivos de sexualidad. Este
recorrido lo llevara hacia la antigliedad griegay a paso de “hablar de sexo” a“hablar de si”, y al
“cuidado de si” y “un uso multiple de los placeres del cuerpo con el Unico limite de la
“temperanza’. Asimismo se pondré en juego la pregunta por la constitucion del sujetoy su relacion
con laverdad. La divergencia a plantear entre Foucault y Lacan puede ser resumida a partir de los
términos placer y goce. Si en Foucault se propone una subjetivacion singular a partir del uso de los
placeresy el cuidado de si, el concepto de goce de Lacan introduce “esa dimension paraddjica del
modo de satisfaccion humano que atenta siempre contra el ?cuidado de si?’.

Con respecto a Deleuze, su esfuerzo -junto con Guattari a partir de El Anti Edipo -sera el de
oponerse a la nocion de falta, ala castracion estructural dada por el lenguaje, con la construccién

Analytica del Sur -3/4- 14.01.2026



de sus maguinas deseantes que se conectan en un espacio sin limites, en el que lo exterior se hace
interior y viceversa, a través de pliegues, maguinas que producen y que estan en un constante
devenir.

Para concluir me interesa sefialar que en la divergencia de ambos autores con Lacan puede captarse
la dimension politica en juego. Como sefiala Aleman, |a propuesta de Foucault en torno al
“cuidado de si” griego lo llevaadecir que “si uno es conciente de lo que es capaz, Si uno conoce o
gue significa ser ciudadano en una ciudad, si sabe, en fin, que no debe temer la muerte, pues, muy
bien, si sabe todo esto no puede abusar de su poder en relacion alos demas’. Es decir que conecta
el plano del “cuidado de si” con la nocion de poder y un ideal sobre como gjercerlo. En relacion a
Deleuze, sus teorizaciones se articulan ala propuesta de un esquizoandlisis que estaria intimamente
ligado a una enunciacion colectiva que permitiria organizar un campo social del deseo, un agente
de enunciacion colectiva que sabria lo que hay que ser y hacer.

Trabgjo escrito a partir de la propuesta de investigacion planteada por Enrique Acufia en el marco
del Seminario Clinico “Los fundamentos del psicoandlisis’, dictado en C.A.B.A en el afio 2015.

This entry was posted on Monday, April 11th, 2016 at 11:27 am and is filed under 4, Sintomas
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

Analytica del Sur -4/4- 14.01.2026


https://analyticadelsur.com.ar/category/4/
https://analyticadelsur.com.ar/category/sintomas/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/foucault-por-deleuze/trackback/

	Analytica del Sur
	Foucault por Deleuze


