
1

Analytica del Sur - 1 / 6 - 25.12.2025

Analytica del Sur
Psicoanálisis y Crítica

Vicisitudes de la interpretación analítica
Fátima Alemán · Friday, December 15th, 2023

Atardecer en el Teyu?, Zygmunt Kowalski, IG: @centenariokowalski

 

El decir del analista: interpretación, acto y resonancia ha sido el tema de investigación del
Seminario anual de Pragma 2023, coordinado por Leticia García y por mí, junto al grupo de
docentes del Instituto Pragma: Inés García Urcola, Daniela Ward, Carolina Sanguinetti, Patricia
Iribarren, Mariángeles Alonso, Ezequiel Rueda y Fernando de la Fuente.

Abordamos el decir del analista como el complemento del decir inconsciente que habilita Freud a
partir del invento del psicoanálisis. A las formaciones del inconsciente extraídas de la vida
cotidiana del neurótico (sueños, actos fallidos, olvidos, lapsus, chistes, síntomas) Freud propone el
recurso de la interpretación por la palabra. Luego será Lacan quien retome el desciframiento del
inconsciente a partir de la matriz significante, reivindique el acto analítico y postule al final del
análisis el sentido gozado a partir del equivoco significante y la resonancia a-semántica.

 

http://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/fatima-aleman/
https://www.instagram.com/centenariokowalski/


2

Analytica del Sur - 2 / 6 - 25.12.2025

El inconsciente intérprete

El concepto de inconsciente, inventado por S. Freud hace ya más de un siglo, no se puede
comprender sin tomar en consideración la concepción de la interpretación analítica. Para Freud, la
hipótesis fundamental que da sentido a su método del psicoanálisis es que existe una instancia
psíquica que no es conciencia y que “el inconsciente se interpreta”. En el texto de 1915 “Lo
inconsciente” Freud plantea que “todo tiene que permanecer inconsciente, pero a su vez lo
reprimido no recubre todo lo inconsciente, lo reprimido es una parte de lo inconsciente”.[i]

Este texto dividido en tres partes (justificación del concepto de lo inconsciente; la multivocidad de
lo inconsciente y el punto de vista tópico; sentimientos inconscientes) presenta en forma muy
precisa lo que se conoce como uno de los ejes de su Metapsicología: las principales características
del concepto fundamental del inconsciente. El punto de partida de Freud es que el inconsciente es
“un supuesto necesario y legítimo”[ii] que cuenta con numerosas pruebas a favor de su existencia.
En primer lugar, Freud crítica fuertemente el supuesto de igualar la conciencia con lo psíquico.
Luego define el carácter latente de ciertos estados psíquicos: sueños, acciones fallidas, síntomas.
También postula como prueba de la existencia y el modo de acción de lo inconsciente anímico a la
experiencia hipnótica, donde la orden del hipnotizador tiene un efecto directo en la conducta del
hipnotizado. Por ello, Freud demuestra por qué no es posible tomar como punto de partida una
conciencia segunda o una escisión de la conciencia. Los argumentos que presenta muestran el
desconocimiento con el cual opera la conciencia pretendiendo conocerse a sí misma. Freud explica
que la lógica que comanda la conciencia no es la misma que la del inconsciente (no es una
duplicación) y termina apelando a dos analogías para entender lo que ocurre en los procesos
anímicos inconscientes: el animismo y la concepción kantiana de la percepción exterior. Dice
Freud: “Así como Kant nos alertó para que no juzgásemos a la percepción como idéntica a lo
percibido incognoscible descuidando el condicionamiento subjetivo de ella, así el psicoanálisis nos
advierte que no hemos de sustituir el proceso psíquico inconsciente, que es el objeto de la
conciencia, por la percepción que esta hace de él”[iii]. Este planteo freudiano resulta interesante
por la actualidad que tiene en nuestros días, donde la promoción de la conciencia por parte de las
TCC y los llamados neurocientíficos ponen en primer plano al yo como efecto de las atribuciones
subjetivas del cerebro[iv].

Tomando otra referencia del programa del Seminario, el Curso de J.- A. Miller La fuga del sentido
(1995-96) y la clase XII ¿Cómo interpretar?, nos encontramos con que la interpretación es una
cuestión crucial para el psicoanálisis porque hace a la práctica clínica del psicoanálisis y esto para
Miller quiere decir que si la interpretación es una cuestión crucial es porque trae consigo la
definición del inconsciente. Dice Miller: “La cuestión de la interpretación concierne a la naturaleza
misma del inconsciente. El inconsciente freudiano, lo que Freud descubrió y a lo que le dio el
nombre de inconsciente se define por el hecho de ser interpretable. La interpretación entra en la
definición más esencial del inconsciente”[v].

¿Cómo se comprueba esta amalgama interpretación/inconsciente? En el mismo Freud, cuando crea
su método y demuestra que el inconsciente como instancia psíquica separada de la conciencia tiene
efectos en los síntomas histéricos. Si Freud comienza con el tratamiento de la histeria como
neurosis no orgánica, y considera que en sus síntomas habla la verdad del sufrimiento, ello se
explica por una causa que no está en el relato consciente. La hipnosis vía la sugestión como
método lo lleva a demostrar el poder ensalmador de la palabra, como consta en el texto
“Tratamiento anímico, tratamiento por el espíritu”, rebautizado por Lacan como el “poder de la
palabra”.



3

Analytica del Sur - 3 / 6 - 25.12.2025

Pero luego de sus Estudios sobre la histeria, Freud se interesa por los fenómenos de la vida
cotidiana que pueden dar cuenta de estados anímicos inconscientes que tienen efectos directos
sobre la vida de los neuróticos[vi]. Por ello, los sueños, los actos fallidos, los olvidos, los lapsus y
las variantes del chiste son fenómenos de la vida cotidiana que sirven para dar cuenta de la
hipótesis del inconsciente. Para Freud dichos fenómenos son formaciones del inconsciente que
llevan la marca de lo inconsciente-reprimido como deseo rechazado y realizado (el Wunsch). En
todos ellos se constata una intención de significación, “un querer decir”. Los sueños, los fallidos,
los chistes son formaciones de compromiso entre un “querer decir y un no poder decir (lo
indecible)”. Cuando el inconsciente se manifiesta lo hace diciendo algo a medias, no diciendo todo:
se trata del “medio-decir del inconsciente”[vii]. Por eso Lacan dirá que la interpretación del
analista opera también como un “medio decir”, a diferencia de Freud que piensa la interpretación
como un decir a veces esclarecedor (construcción).

El inconsciente es entonces un cifrado que requiere de un desciframiento. El inconsciente dice de
una manera cifrada, velada, disfrazada la verdad del deseo. En el capítulo VI de la Interpretación
de los sueños, titulado “El trabajo del sueño. El miramiento por la figurabilidad” y donde el sueño
se emparenta con la escritura jeroglífica, dice Freud: “Pensamientos del sueño y contenido del
sueño se nos presentan como dos figuraciones del mismo contenido en dos lenguajes diferentes
(…) El contenido del sueño nos es dado, por así decir, en una pictografía, cada uno de cuyos signos
ha de transferirse al lenguaje de los pensamientos del sueño”. Tomando el ejemplo de un acertijo,
“una casa sobre cuyo tejado puede verse un bote, después una letra aislada, después una silueta
humana corriendo cuya cabeza le ha sido cortada, etc.”, Freud determina el sin sentido del mismo:
“no hay botes en los tejados de las casas, y una persona sin cabeza no puede correr; además, la
persona es más grande que la casa y, si el todo pretende figurar un paisaje, nada tienen que hacer
allí las letras sueltas, que por cierto no se encuentran esparcidas por la naturaleza”. Por ello, la
solución posible o correcta del acertijo sólo se obtiene “cuando en vez de pronunciar tales
veredictos contra el todo y sus partes, me empeño en reemplazar cada figura por una sílaba o una
palabra que aquella es capaz de figurar en virtud de una referencia cualquiera. Las palabras que así
se combinan ya no carecen de sentido, sino que pueden dar por resultado la más bella y
significativa sentencia poética”[viii]. El acertijo adquiere sentido a partir de su transformación en
poema, haciendo del sueño un “rebus” (en latín, una cosa por otra), el principio homofónico
utilizado en las escrituras jeroglíficas.

Lacan en su texto prínceps de 1953, Función y campo de la palabra y el lenguaje, retoma el lazo
necesario entre la definición del inconsciente y la interpretacion analítica. Allí leemos tres
definiciones del inconsciente[ix] que ponen en evidencia su valor simbólico, en tanto discurso o
escritura:

1) El inconsciente es aquella parte del discurso concreto en cuanto transindividual que falta a
la disposición del sujeto para reestablecer la continuidad de su discurso consciente.

2) El inconsciente es el capítulo de mi historia que está marcado por un blanco u ocupado por
un embuste: es el capítulo censurado. Pero la verdad puede volverse a encontrar; lo más a
menudo ya está escrita en otra parte.

3) Que el inconsciente del sujeto sea el discurso del Otro es lo que aparece más claramente en
los estudios que Freud consagró a la telepatía, en cuanto que se manifiesta en el contexto de
una experiencia analítica.



4

Analytica del Sur - 4 / 6 - 25.12.2025

Estas definiciones del inconsciente propuestas por Lacan al comienzo de su enseñanza muestran
que la interpretación analítica no es un asunto de “comunicación”, no es un dicho del analista que
complementa comprensivamente los dichos del analizante. La interpretación que concierne al
psicoanálisis es ante todo una “puntuación afortunada” que da sentido al discurso del analizante,
poniendo en juego el valor del decir inconsciente.

 

La interpretación como significación

Esta concepción de la interpretacion analítica desde la concepción lacaniana se encuentra a la
altura del Seminario 11 y del escrito Posición del inconsciente, segundo momento de la teoría de la
interpretación en Lacan según J.-A. Miller, presentada en el Curso La fuga del sentido (1995-96).
Si la primera concepción lacaniana de la interpretación es la que encontramos en el escrito Función
y campo de la palabra y del lenguaje, la interpretación semántica como corte de la cadena
significante, el segundo tiempo es el que corresponde a la torsión conceptual del Seminario sobre
los cuatro conceptos fundamentales del psicoanálisis.

En 1964 Lacan define a la interpretación analítica como una significación que no está abierta a
todos los sentidos, y que por lo tanto coincide con la definición del inconsciente pulsátil (corte,
tropiezo, falla, fisura temporal, hallazgo, a la espera). La definición la encontramos en la clase XIX
“De la interpretación a la transferencia”: “Es falso que la interpretación esté abierta a todos los
sentidos, como se ha dicho, so pretexto de que se trata solo del vinculo de un significante con otro
significante, y, por tanto, de un vinculo sin pie ni cabeza. La interpretación no está abierta a todos
los sentidos (…) La interpretación es una significación que no es una significación cualquiera.
Viene aquí a ocupar el lugar del S, e invierte la relación por la cual, en el lenguaje, el significante
tiene como efecto al significado. El efecto de la interpretación es el surgimiento de un significante
irreductible”[x]. Es decir, ya no alcanza con definir a la interpretación como efecto de sentido
siguiendo la lógica significante/significado, sino que hace falta abordar la interpretación como una
significación de un significante sin-sentido, un significante que frena la cadena. En la clase XVI
“El sujeto y el Otro: la alienación”, Lacan aclara que “el objetivo de la interpretación no es tanto el
sentido, sino la reducción de los significantes a su sin-sentido, para así encontrar los determinantes
de toda la conducta del sujeto”[xi].

Como recuerda Miller en el Curso mencionado, la teoría de la interpretación reconstruida por
Lacan a partir de Freud es una teoría solidaria de la relación del sujeto con el significante y por
ende con el Otro. Cuando Lacan consolida el objeto lacaniano en el Seminario 11, el objeto a y su
goce pulsional, la definición de la interpretación y del inconsciente cambian sustancialmente: “la
interpretación se vuelve entonces imposible o se transforma en otra cosa”[xii]. Si la estructura de la
interpretación es la de la comunicación donde el significante se liga al significado, la interpretación
será metafórica (como punto de basta) o será metonímica (como alusión o medio decir), pero la
introducción de lo real de la sexualidad (el objeto pulsional) implica poner en juego un significante
sin-sentido.

El ejemplo clínico que Lacan presenta en el Seminario 11 nos sirve para entender en qué consiste
la encrucijada de la interpretación analítica. El caso clínico de su colega Serge Leclaire, “El sueño
del unicornio”, presentado inicialmente en el Congreso de Boneval en 1960, “ilustra muy bien el
tránsito de la interpretación significativa hacia el sin-sentido significante”[xiii]. El nombre secreto
que el analizante Philippe se da a sí mismo, Poordjeli, reúne dos silabas de la palabra licorne



5

Analytica del Sur - 5 / 6 - 25.12.2025

(unicornio) que aparece en un sueño relatado en su análisis con Leclaire. El sueño como
realización de deseo vinculado a la sed y a sus recuerdos de la infancia (fobia a los granos de arena,
seducción con su amiga Lili y la cicatriz de su frente en el lugar de un unicornio ficticio) no agota
la interpretación como desciframiento significante. Dice Leclaire que conviene “dejar que se
despliegue y se agote la intensidad del eco significativo en el despliegue de su reverberación, hasta
que se imponga la sequedad del rasgo literal; hay que dejarlo resonar como el llamado de sirena
que Philippe se esforzaba por producir silbando en el cuenco de sus manos unidas”. Para Leclaire
no “hay otro modo de escuchar que a la letra”[xiv]. Para Lacan, la interpretación analítica es
localizar en el discurso del analizante los significantes irreductibles que determinan su existencia
por fuera del sentido simbólico.

 

El decir del analista y su acto

En las Conferencias porteñas Miller se pregunta por la relación entre las formaciones del
inconsciente y el analista: “¿el analista es una formación del inconsciente? Se podría creer que eso
es lo que Lacan quiere decir planteando que no hay formación del analista, que sólo hay formación
del inconsciente”[xv]. Según Miller, esta formulación paradójica se resuelve cuando Lacan aborda
lo que denomina, más allá de Freud, el acto analítico, proponiendo que el analista solo se vuelve
formación del inconsciente cuando hay lapsus de su acto, es decir, cuando falla en su posición de
analista y debe ser interpretado. El inconsciente que Lacan redefine en su segunda enseñanza es lo
contrario del acto, siguiendo la sugerencia freudiana del recordar como antídoto frente al actuar. El
inconsciente del neurótico introduce la verificación (como lo demuestra el obsesivo buscando los
significantes que garanticen su deseo o la histeria denunciando el carácter de semblante del
significante) mientras que el acto pone en juego la certeza. Como dice Lacan, el inconsciente llama
a la interpretacion vía la transferencia a contrapelo del acto donde el sujeto realiza su certeza para
modificarlo irremediablemente. El acto para Lacan resuelve la indeterminación del sujeto, es decir,
su división subjetiva.

Sin embargo, del lado del analista como acto analítico, Lacan lo postula como “el correlato de la
pulsión, la que define precisamente como ciñendo el objeto, el objeto como objeto a. Desde este
ángulo, la travesía del fantasma no es la clave del análisis, sino que quiere decir desnudar la
pulsión, abrir así al sujeto el camino del acto donde encuentra su certeza de goce”[xvi]. Esta
versión del acto analítico se corresponde en general al final de un recorrido analítico, donde
asistimos a la destitución del sujeto supuesto saber y al arreglo que encuentra el analizante con sus
restos sintomáticos al verificar la contundencia del “no hay relación sexual” y en su lugar “hay
goce”.

Por ello Lacan en el Seminario 16 De un Otro al otro, en la clase XXII titulada “Paradojas del acto
analítico”, retoma lo expresado en su Seminario anterior: en el acto analítico hay una verdad
velada, el objeto a, objeto que es causa de deseo y a su vez causa de la división del sujeto. El acto
analítico es, a la entrada, “la incitación al saber” a partir de la regla fundamental formulada por el
analista que implica para el futuro analizante poder “decir todo lo que quiera” y establecer así un
“Otro que sabe lo que eso quiere decir” (sujeto supuesto saber)[xvii]. Esta matriz que instala el
acto analítico hace posible el lugar privilegiado de la interpretación como “efecto de saber” que se
vuelve verdad. ¿Cuál es la verdad que está en juego? La verdad de la cosa freudiana, la verdad a-
sexuada que se desprende de la ausencia de relación sexual: el acto sexual muestra su fracaso, es
decir, el encuentro para cada sexo con la castración, S(?).



6

Analytica del Sur - 6 / 6 - 25.12.2025

La paradoja del acto analítico consiste para Lacan en que a la entrada en análisis se instala la
transferencia vía la suposición de saber, y a la salida se espera la verdad rechazada con la
evacuación del objeto a. El analista en su acto se eleva al lugar del Otro gracias a la ficción
necesaria del SsS, pero a posteriori se produce su caída cuando dicha ficción muestra el objeto
oculto y rechazado como plus de goce. De allí que Lacan afirme que “solo se interpreta en el
análisis la repetición y es lo que se toma por la transferencia”[xviii] pero cuando emerge la
presencia del analista como objeto a, se consolida “lo ininterpretable”. El analista es el actor que
sostiene la escena y que da sentido al acto analítico, sabiendo que en determinado momento mutará
a ser el scapegoat (el chivo emisario) que asuma el objeto a y permita que el analizante atraviese su
fantasma para encontrar una solución posible a su modo de gozar.

El testimonio de pase de Bernard Seynhaeve que figura en el curso de Miller Sutilezas analíticas
expresa bien, como lo sugiere Eric Laurent, el pasaje “de analizante a analista, el pasaje que Lacan
da para aquel del acto analítico, que concierne al estatuto del decir”[xix]. El decir que corresponde
al sujeto supuesto saber a la entrada se plasma en dos enunciados: “usted tendría que haberme
hablado de eso” en referencia a una cicatriz en el rostro y “Ud. ama demasiado su fantasma” en
relación con un fantasma masoquista. El decir que corresponde a la caída del sujeto supuesto saber
a la salida se presenta a partir del “todavía no terminó” formulado por el analista y el decir
performativo del “si se terminó, entonces el pase” del analizante. Decir inconsciente y acto
analítico se complementan y dan la clave para pensar el final de un análisis.

 

——————————

*Texto escrito a partir de tres clases dictadas por mí en el Seminario anual de Pragma “El decir del
analista: interpretación, acto y resonancia” en el año 2023.

This entry was posted on Friday, December 15th, 2023 at 11:18 am and is filed under 13,
Dominancias
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

https://analyticadelsur.com.ar/category/13/
https://analyticadelsur.com.ar/category/dominancias/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/fatima-aleman/trackback/

	Analytica del Sur
	Vicisitudes de la interpretación analítica


