
1

Analytica del Sur - 1 / 12 - 21.11.2025

Analytica del Sur
Psicoanálisis y Crítica

El simulacro bélico ante la pandemia
Héctor García de Frutos · Thursday, October 15th, 2020

http://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/el-simulacro-belico-ante-la-pandemia/


2

Analytica del Sur - 2 / 12 - 21.11.2025



3

Analytica del Sur - 3 / 12 - 21.11.2025

Andrea Mac Micking. @andremacmickingphoto

 

Introducción: ‘guerra’ es un S1 en posición de agente

La pandemia llevó, como antaño, al confinamiento. En abril del 2020 España se encontraba cerrada
a cal y canto, en un momento álgido de transmisión comunitaria y fallecimientos diarios. Aquí,
como en otros muchos países, los gobernantes se vieron llevados, de la mano de sus asesores
científicos, a tomar medidas, que anunciaban en discursos que llamaban en ocasiones la atención.
Una pregunta puede así situarse en el punto de partida de este texto: ¿Por qué algunos gobernantes
(1) evocaron el término ‘guerra’ para nombrar la respuesta a la pandemia causada por el
coronavirus, y apelaron al vocabulario bélico para hablar de las acciones llevadas a cabo?  ¿Por
qué esta semántica para describir la situación, opacando expresiones más objetivas y precisas como
‘catástrofe global’, ‘desastre natural’ o ‘emergencia sanitaria’?

 

En una primera aproximación, consideraría que una hipótesis preliminar para explicar este uso de

https://www.instagram.com/andremacmickingphoto/


4

Analytica del Sur - 4 / 12 - 21.11.2025

lo bélico podría dibujarse en tres puntos:

a) “guerra” era la bandera que venía a restituir, para cada ciudadano, la potencia yoica ante la
irrupción acelerada de la muerte que la COVID-19 traía consigo. Dice algo acerca de ese
hecho esencial de la existencia que nos es imposible nombrar realmente. Morir es algo real (en
el sentido de no subsumible por el sentido) que, siendo necesario, quiere considerarse en el
primer mundo como algo contingente, accidental. Solo pensándola como no necesaria pueden
algunos científicos prometer el poder erradicarla en un futuro. La muerte es una constante
inevitable, pero siempre es descrita como si fuese causa de algo que podría haberse evitado.
Es también así como la neurosis tiende a representársela.

Poder “guerrear” con el virus, transformarlo en un “enemigo” que vamos a vencer, parece una
tentativa de velar ese desamparo original que Freud aísla como constitutivo del ser hablante.

Para explicar este fenómeno, el estadio del espejo tal y como lo concibió Lacan nos es de
utilidad: la imagen de sí mismo se conforma en la imagen de aquella forma del cuerpo
completo en la que me miro, y que necesariamente tenderá a transformarse en mi rival.
Instituir un alter ego es, así, susceptible de completarnos. La solidificación del enemigo que
permite el significante ‘guerra’ refuerza la creencia en esa fantasía narcisista que es, para cada
quién, uno mismo.

b) ‘guerra’ era, también, la justificación moral del confinamiento. O lo que es lo mismo: el
elemento de sentido comunitario que completaba una decisión dura fundamentada en el saber
científico. Parecía preciso este complemento, en la medida en que en su núcleo el discurso de
la ciencia no produce lazo social, sino que demuestra la dimensión de semblante de los demás
discursos. Particularmente, el de la tradición, y el que alimenta el sentido. La ciencia hace
equivaler saber y real, sin margen para la opinión o la consideración subjetiva: es justamente
por eso que puede aspirar a la exactitud. La aseveración científica se escribe, y a diferencia de
la religión no explica las cosas haciendo que prolifere el sentido de términos muy acotados,
sino atomizando y multiplicando los elementos, y matematizando las relaciones entre ellos.

En el ámbito de lo social, la fría y calculada biopolítica no permite grandes novelas por
sostenerse del dato, y de la contabilidad. Es preciso, sin embargo, dar un sentido moral a la
imparable contabilidad de muertos que sufrimos por la pandemia.

c) finalmente, esgrimir la guerra le da la posibilidad al gobernante de encontrarse en un lugar
clásico de liderazgo en un momento en que afronta la incertidumbre, que decide sobre
estimaciones. El significante por el cual coincide, al fin, con el lugar del estadista, en un
tiempo en que la política es denunciada como ficción, sin cesar, desde distintos ámbitos.
Como veremos gracias a Freud, ‘guerra’ es un significante que otorga valor de verdad al
poder, en la medida en que éste, sea o no legítimo, se instaura por la violencia.

La hipótesis de que ‘guerra’ es un leitmotiv que restituye un mandato de sentido puede
abordarse a partir de los dos ensayos de Freud “De guerra y muerte” y “¿Por qué la guerra?”,
de 1915 y 1933 respectivamente.

 

Freud: desilusión de la cultura, ilusión de la ciencia.



5

Analytica del Sur - 5 / 12 - 21.11.2025

En su horizonte, el psicoanálisis trata de construir un goce conforme a lo singular, no obsceno,
fuera del conflicto moral con la cultura (ni en conformidad, ni en disconformidad con ella: eso
significa singular). Si tiene incidencia social, es en tanto su respuesta al síntoma pasa por el
socavamiento de una ilusión: el psicoanálisis se constituye en discurso azote de la ilustración y el
racionalismo por afirmar que hay pulsión de muerte, y no puede sino chocar con sueño del
progreso. Asumir la ética de Freud es descreer de la idea de la cultura como progreso moral, o lo
que es lo mismo, tomar en serio la insistencia del mal en la cultura. Imposible no captar en la
pluma de Freud la amargura ante la primera guerra mundial, o al constatar el auge del nazismo 20
años después. Sin embargo, a ello responde con un coraje ético que le permite la ironía respecto de
las bondades del yo. Ésta fue quizás necesaria para dar el paso, orientado por Sabina Spielrein, de
dotar de realidad y fundamento a la pulsión de muerte. La radicalidad de esta constante la
cimentará en la suposición de que esa pulsión socava la vida misma, en el sentido de real
biológico. Esa vida del organismo que la coronavirus amenaza hoy, a escala global.

 

Freud apela a la operación de la ciencia sobre el organismo cada vez que quiere situar en el
horizonte la incidencia de lo que es real. Concebía que el psicoanálisis tocó ese continente real que
él nombró inconsciente, pero por la vía de un psiquismo que era solo semblante caduco; ello, a
falta de algo más sólido que esperaba del lado de la ciencia (2). Freud nunca tomó sus conceptos
como descripciones reales, sino como aproximaciones temporales a una práctica que tenía por
efecto la liberación del síntoma por la palabra. Una liberación que podía darse en una clínica, esto
es caso por caso, y que nunca consideró como susceptible de producir una emancipación
comunitaria o social.

 

La muerte como certificado

En 1915, Freud plantea cuestiones que son aún de actualidad. “Antes de la guerra, la actitud hacia
la muerte no era sincera”(3) -afirma. La muerte se considera, claro (los hechos aquí se imponen),
algo inevitable y natural; pero el hombre se comporta antes de la guerra echándola a un lado,
eliminándola de la vida. En el primer mundo se insiste, hoy como en 1915 (4), en la aparición
inesperada de la muerte, su causa por accidente o enfermedad, como si así la muerte fuese algo
contingente y no necesario. El virus irrumpe recordándonos la muerte en su necesidad como
destino, en su imprevisibilidad respecto del tiempo. Sin embargo, los fallecimientos por SARS-
COV2 tienden a acompañarse del recordatorio de comorbilidades y vulnerabilidades de las
víctimas. La contingencia de que el 80% de los muertos tenga más de 70 años llama al sentido:
coincidiría con el supuesto orden de las cosas que fallezcan más ancianos que jóvenes. El sentido
salvaguarda la convicción de inmortalidad que el narcisismo preserva. Freud insiste en que la
propia muerte no se inscribe en el inconsciente; tampoco el tiempo: un índice que, de forma
subjetiva, se liga a la propia finitud.

 

En 1933, opondrá al narcisismo una pulsión de muerte en anterioridad a la increencia de la muerte
al nivel del inconsciente. Lo cual permite lógicamente deducir que la pulsión no es lo mismo que el
inconsciente, que el inconsciente no alberga las pulsiones, sino sus representantes. La pulsión de
muerte se inscribe así significada, pero es lo que trabaja dentro de todo ser vivo para producir su



6

Analytica del Sur - 6 / 12 - 21.11.2025

descomposición, arriesga Freud. Ahí da un salto: del concepto extraído de la inferencia clínica, a la
hipótesis de un real que erosiona los organismos. En contraposición situará las pulsiones eróticas
como la representación (aquí opera la función psíquica, en la medida en que se trata de
representación) de los afanes de la vida. Que no hay complementariedad entre pulsión de vida y
pulsión de muerte, siendo esta última más real, lo explicita Philippe de Georges: “Freud no dice
nada nuevo sino que Thanatos es el hueso desnudo, despojado de toda vida y toda carne, la
potencia acéfala y muda en el seno de toda forma de pulsión”(5).

En cierto modo, a esta muerte descarnada Freud le opone el velo del amor, pero indicando que en
el hombre se trata siempre de empujes impuros, con dosis de cada polo pulsional.

 

¿Cómo encontramos la pulsión de muerte representada en el inconsciente? Hay psiquismo ahí
dónde hay el semejante, podemos entender en Freud. La pulsión de muerte se torna destructiva al
exteriorizarse en el rival. No es esto, por otra parte, algo únicamente cruel, sino pragmático: matar
al contrincante da ejemplo, y evita para siempre su oposición.

 

Pero una parte de esta pulsión de muerte se dirige también hacia dentro de sí. No es
autodestrucción, sino paradójicamente génesis de la conciencia moral. Esta consideración, en 1933,
es consecuente con las aproximaciones que Freud plantea en 1915, con la diferencia de que, ahí
dónde en 1915 había anhelo y premeditación (“el inconsciente piensa y desea el asesinato”(6)
indica), aquí se trata de pulsión arraigada en lo real del cuerpo (“la pulsión de muerte trabaja
dentro de todo ser vivo”; solo “deviene pulsión de destrucción cuando es dirigida hacia fuera”(7)).
La promesa que podría aportar la biología, finalmente, en el saber de algo tan arraigado, no es sin
sospecha, podríamos decir: a la vez que da este paso por fuera del psiquismo, Freud homologa las
ciencias al psicoanálisis, pues también producen mitos (8) (modelos, diríamos hoy) de una realidad
que se nos escapa indefectiblemente.

 

La pulsión de muerte, entre cuerpo y cultura

Hoy, choca me parece cierta paradoja: la confianza en los epidemiólogos quiere ser fe. Buscamos
en sus indicaciones lo que hace diez años buscábamos en los economistas: una respuesta temporal
y con sentido a la acuciante pregunta: ¿Cuándo acabará esto? La autoridad científica persigue una
unidad de acción y criterio que ha demostrado hacer aguas en una ciencia médica que bajo ningún
concepto podría ser exacta: la salud pública puede y debe apoyarse en modelos matemáticos, pero
es irremediablemente un mandato político.

Richard Horton, Director de la prestigiosa revista médica The Lancet, recordaba amargamente esta
articulación necesaria en su última editorial: “La gestión de la coronavirus es el mayor fracaso en
políticas científicas de nuestra generación”(9). Y terciaba: “A nadie sorprende que las señales de
alarma pasaran inadvertidas. Pocos de nosotros tienen la experiencia de una pandemia y todos
tenemos parte de culpa por haber ignorado información que no refleja nuestra propia experiencia
del mundo. Las catástrofes ponen de manifiesto la debilidad de la memoria humana. ¿Cómo puede
planificarse ante un suceso aleatorio y extraño, más cuando el sacrificio exigido es tan
intenso?”(10).



7

Analytica del Sur - 7 / 12 - 21.11.2025

 

En efecto, en el alma del hombre gobierna un empuje a no querer saber aquello que lo hace
vulnerable. El imperativo del olvido se impone para que cierta vida ciega siga; el saber conlleva su
propia denegación.

 

Si las consideraciones de Freud sobre el desamparo que mencionábamos al inicio datan de más de
cien años, encontramos su eco en la pluma actual de Horton: “se supone que vivimos en el
‘antropoceno’, una era en la que la actividad humana  impone su influencia sobre el
medioambiente. El concepto de antropoceno conjura una cierta idea de omnipotencia humana.
Pero la Covid-19 revela la sorprendente fragilidad de nuestras sociedades. Ha expuesto nuestra
incapacidad para cooperar, coordinarnos y actuar juntos. Quizás no podamos controlar el ámbito
de lo natural en absoluto. Quizás no tengamos la capacidad de control que alguna vez creímos
tener.” (11)

 

Es preciso, sin embargo, un paso más para otorgarle su rigor real a la pulsión de muerte: la cultura
humana no solo no alcanza a llevarle la contra, sino que la produce. La bomba atómica es el objeto
cultural más evocador a este respecto, e interroga sobre el deseo de la física moderna (12). Si Freud
ubicó el empuje a la muerte como propiedad arraigada en lo más elemental de la vida, no vaciló en
situar su acción en el quehacer de los hombres. El hambre de saber no le es en absoluto ajeno.

 

A este respecto, me parece pertinente resaltar una frase del texto de 1915: “Una acumulación de
muertes nos parece algo terrible en extremo”(13). La contabilidad es la marca más primaria del
saber, y cuando se trata de algo real como la muerte da cuenta de la paradoja de lo simbólico para
velar y revelar, para producir fascinación y horror.

 

Por otra parte, incluso ante esa irrupción real queremos creer que la muerte tenía una razón
contingente, accidental, que se habría podido evitar. Lo cual suele ser, por otra parte,
absolutamente cierto, tanto en el plano de la razón como en el de la especulación.

 

Ante lo real de la muerte, hay dos abordajes que el texto de Freud explicita:

– El primero, la ambivalencia de las pasiones: odio y enamoramiento, sitúa Freud. Es lo que
yace tras el respeto reverencial al muerto (14). Con Lacan podríamos añadir una tercera
pasión: la de la ignorancia. En efecto, uno quiere informarse, y a la vez se exacerba un “no
quiero saber nada”. Lo vimos no solo en un tiempo inaugural, en el que se aproximaba una
epidemia y la mayoría minimizábamos sus efectos para persistir en nuestra idea de
continuidad de la cotidianidad, sordos a los que ocurría en otros lugares del mundo. Sino en el
instante mismo en que nos encontramos, cada quién, en cierta incapacidad de asimilar lo que
leemos, en la anulación casi necesaria que la situación de confinamiento y excepción impone.



8

Analytica del Sur - 8 / 12 - 21.11.2025

– El segundo, la contabilidad misma, esa dimensión a la vez acotada e ilimitada que permite la
serie de los números naturales, y que garantiza la equivalencia de ‘un cuerpo, una muerte’. Sin
advertir, realmente, eso incontable que hemos perdido de vida en el estado de emergencia
constituido para preservarla. Ante lo irreal de la muerte, la contabilidad aporta la dimensión de
la cantidad, permite la comparativa, promete la estimación, y habilita la representación
gráfica… técnicas necesarias que nos inclinan hacia una denegación de lo real de la muerte en
sí.

 

La violencia del orden social

En la medida en que la pulsión es constitutiva del ser hablante, Freud resigna toda solución
definitiva. No habrá concordia entre los hombres exenta de violencia centralizada; y esta violencia
centralizada producirá desigualdades, a las cuales las capas desfavorecidas responderán
presumiblemente con rebelión y exigencia de nuevos derechos y renovados poderes.

 

De Georges recuerda que Marx afirma: “la violencia es la partera de la historia”; y prosigue: “es
el real que Freud introduce en su versión mítica en Tótem y Tabú: el vínculo social tiene su
principio y su fundamento no sólo en la confrontación sino también en la muerte.”(15) Y añade,
finalmente: “Sólo hay acuerdo y armonía en la muerte. Ella es la única que puede abolir los gritos
y las quejas hasta el punto que uno puede suplicar su llegada. Y Lacan lo recuerda al recordar
que ya desde los jeroglíficos egipcios, el signo del amo es su látigo que marca nuestras carnes con
la mordedura del significante.”(16)

 

Una bala en un cuerpo, también es una mordedura del significante, pues es la palabra la que arma
los fusiles. A Freud, la cuestión de la guerra le lleva irremediablemente al origen de los tiempos. Es
inaugural nos dice, y no sin relación con la conformación de lo social. Para él, el inconsciente es la
filogenia; y el inconsciente es la conversión de lo pulsional en agresión. La filogenia es
considerada como aquello que en la cultura humana tiene por origen el lugar de la filiación vía
paterna.

 

De ahí que en Freud no aplique sino subsidiariamente la distinción, tan universitaria, entre nature y
nurture, naturaleza y ambiente. A este respecto, hay modificación de la tendencia por el desarrollo
histórico. Hasta el punto de que existe el modo en que la cultura puede erosionar lo más
fundamental de este empuje a la guerra. Nos permite otras salidas a la violencia, como el derecho,
que se funda por ésta, pero que hoy concebimos como opuesto a la misma. El hombre moderno,
afincado en la cultura, goza así de la representación de la guerra y de la muerte, identificándose
con el héroe sin pagar el precio de la vida que le es consustancial, recuerda Freud en 1915. ¿Acaso
no pierde nada?

 

El caso es que esa actitud hacia la muerte tiene un fuerte efecto en nuestra vida. Se empobrece,



9

Analytica del Sur - 9 / 12 - 21.11.2025

pierde interés dice Freud en 1915… eso sucede cuando la máxima apuesta en el juego de la vida,
que es la vida misma, no puede arriesgarse. Cito: “Se vuelve tan insípida e insustancial como un
flirt norteamericano, en que de antemano se ha establecido que nada puede suceder, a diferencia
de un vínculo de amor en el continente, donde ambas partes deben tener en cuenta
permanentemente las más serias consecuencias”(17). Freud siempre pecó más de romanticismo
que de pragmatismo yanqui…

 

Si cuestionamos la guerra, finalmente, es porque no podemos hacer otra cosa, como sujetos
marcados por la cultura, le dirá a Einstein (18). Freud apela aquí al proceso de desarrollo
sublimatorio intelectual. A este proceso, dirá, debemos lo mejor que hemos llegado a ser… pero
también una buena parte de aquello por lo cual penamos.

 

De lo cual se infiere que la represión, y la instalación del ideal concomitante, son necesarias, pese a
tratarse de un arma de doble filo en la medida en que es operación fallida para acallar la pulsión.

 

Acaso esto lleve, dice Freud, a la extinción de la especie, puesto que obstaculiza la función sexual.
Lo compara a la domesticación de los animales: conlleva alteraciones corporales. La cultura
produce desplazamiento de las metas pulsionales. Sensaciones placenteras para nuestros ancestros
se han vuelto indiferentes, o aun insoportables.

 

Conclusiones: acerca del simulacro

El uso del significante ‘guerra’ por parte de los líderes políticos destila en el lenguaje social, y
viceversa. Rezuma idealismo y conciencia superyoica. Horton reporta frases del personal médico
británico que está tratando la COVID-19:“El agotamiento del personal de enfermería nunca ha
sido tan alto y muchas de nuestras heroicas enfermeras están al borde de un ataque de nervios”.
“Enferma ver que esto sucede y que, de algún modo, el país cree que es lo correcto permitir que
algunos trabajadores enfermen, reciban ventilación y mueran”. “Me siento como un soldado que
va a la guerra desarmado”. “Es un suicidio”. “Estoy harto de que me llamen héroe porque si
tuviera opción no vendría a trabajar”(19).

 

Asemejar el personal médico al ejército, la labor sanitaria al heroísmo, la cura a la guerra… puede
resultar un insulto para quién haya, efectivamente, vivido la crueldad sin límite de la guerra en
tanto realización del odio de lo humano. Tiene estatuto de simulacro. Es un ‘como sí’ que imbuye
los cuerpos de una épica. Es lo que permite sostener el Uno nacional ante la incertidumbre y la
insuficiencia del discurso (como estructura que sostiene la civilización) para controlar este real
biológico que sobrepasa no ya los cálculos, sino las acciones de respuesta.

 



10

Analytica del Sur - 10 / 12 - 21.11.2025

En las democracias liberales, la imposibilidad de instaurar el gobierno como totalitario hace quizás
más estructural la invocación bélica en las exhortaciones a la acción contra la pandemia. Es el
modo en que el político alcanza a coincidir, en el lugar de enunciación, con el mandatario. No
olvidemos que el político es puesto en un horizonte de esterilidad, de incapacidad, de caricatura. Es
un error de la época, que tiene la consecuencia nefasta de tornarse llamada a la tiranía. Hoy, más
que nunca, el gobernante precisa tomar la decisión en cierto saber. A la vez, teme como nunca
antes la muerte de sus conciudadanos. Es más vulnerable hoy que antaño al juicio inexorable del
peso de la historia. El gobernante actual tiene horror a su acto, y solo puede alcanzarlo invocando
un simulacro de unidad que restituye el lugar del enemigo ahí dónde, objetivamente, no está. La
libertad es hoy no solo un ideal, sino un imperativo bajo el modo de la libertad de consumo, de
quedar a la vez liberado de la tradición, que ilustra la tiranía de lo nuevo. Pues bien, el
confinamiento priva de libertad.

 

Queda interrogar si esta función del simulacro en política, entonces, es negativa. Puede uno
preguntarse si no produciría un cierto debilitamiento de esa violencia unificada centralizada que
para Freud es constitutiva del poder de los estados (20), y en consecuencia de los lugares de
decisión de las contiendas bélicas. A la vez, esa violencia que plantea Freud es capital para
mantener la paz social, siendo la segunda fuerza que la sostiene además del fenómeno de
identificación comunitaria. Resta que sea repartida y no ciega. Y que no se ejerza siempre sobre los
débiles.

 

Más bien, da la impresión de que el simulacro manifiesto de los gestos de los gobiernos estatales
reposa en la conformación de condensadores de violencia en otros lugares, con alcance más global,
pero con intereses igualmente parciales. Las fronteras se han ampliado en la medida en que los
confines de la guerra se desplazan a países en los cuales su desarrollo resulta menos amenazador
para conmover los poderes fácticos. Ahora bien: parte del poder global pasa hoy por el valor
añadido del dato, y su dependencia de la violencia es más opaco que antaño. El dato es ese
elemento que aúna las dos condiciones del objeto causa de deseo tal y como lo piensa Jacques
Lacan:

– es plusvalía, pues los datos se venden muy caros, y determinan el alcance del poder en la
sociedad de la información.

– y es desecho, ya que no solo los damos gratis sin cesar, sino que la inmensa mayoría son
absolutamente inútiles.

 

Una cita de Freud en su texto de 1915 puede ilustrarnos en la articulación entre el producto del
capital, siempre voraz, y esa muerte que hoy le pone un límite bajo la sombra del coronavirus. Les
leo: “Ya dije que a mi juicio el desconcierto y la parálisis de nuestra productividad, que ahora
sufrimos, están comandados esencialmente por la circunstancia de que no podemos conservar la
relación que hasta ahora mantuvimos con la muerte, y todavía no hemos hallado una nueva”(21).

 



11

Analytica del Sur - 11 / 12 - 21.11.2025

La cuestión es: ¿Qué relación con la muerte es posible hoy, para el ser que habla? A este respecto,
es factible introducir una disyunción entre la muerte como real (por ejemplo: la que causa un virus
ciego) y la muerte como provocada (por ejemplo: la que causa un enemigo en un contexto bélico).
En la primera, el símbolo no alcanza a nombrar la cosa; la tumba, el epitafio, no nombran la
muerte, sino que buscan negarla rescatando el nombre propio del olvido. La sepultura es la marca
del inicio de la  palabra, advierte Lacan: “¿Quién no sabe el punto crítico con el que nosotros
fechamos en el hombre al ser hablante? La sepultura, es decir, donde, de una especie se afirma
que, al contrario de cualquier otra, el cuerpo muerto conserva ahí lo que le daba al viviente el
carácter: cuerpo. El corpse (cadáver, en inglés) resta, no se vuelve carroña; es el cuerpo que la
palabra habitaba, que el lenguaje cadaverizaba.”(22)

 

La segunda muerte se instituye con el símbolo atroz de la sentencia de muerte, correlativo de la
instauración de un Amo absoluto. Quizás la obscenidad última del goce sea el poder de ejecutar, la
impostura que consiste en hacerse agente de una necesidad, recortando su hora, extrayendo de ella
un exceso de satisfacción. Es por el hecho de que hay significante imperativo que la muerte queda
desnaturalizada.

 

En definitiva: hoy se trata al contrario de, por la invocación de la guerra, instituir el heroísmo, para
tapar que hay elecciones inhumanas que se están llevando a cabo, de elegir la vida de éste y la
muerte de aquél. El uso de esta significante ‘guerra’ tiene un valor doble: de verdad, en la medida
en que se confiesa que la muerte se está ejerciendo, desgraciadamente, a partir del momento en que
a un sanitario se le exige elegir a qué enfermo dar el respirador disponible. De ficción, en la
medida en que permite una semántica que sirve a la restitución del orden social, instituyéndolo en
la ciencia, pero con el plus de sentido que permite la épica.

 

Frente a la muerte y la guerra, la posición ética de Freud es inapelable: no cobijarse, pero tampoco
abrazar la heroicidad. Es decir: mantener cierto coraje castrado de satisfacción ciega, y esforzarse
en cierta lucidez.

 

¿Cómo mantener el impulso de saber acerca de algo que, por remitir a lo real, es hostil al saber?
Hay experiencias de vida que, en cierto modo, pueden brindarle al sujeto cierto cuajo. Por ejemplo,
Freud en 1915 considera que los judíos quizás estén en mejores condiciones de comprender esta
cuestión de la muerte. La psicoanalista Eugénie Lemoine aclara que es en la medida en que se
trata, por definición, de un pueblo exiliado. “El exilio –nos dice–  es ya una forma de muerte para
Freud. El exilio representa para él la separación de los hermanos, es decir la humanidad.”(23)

 

Paradójicamente, es preciso separarse de cierta humanidad para confrontarse a las paradojas de la
existencia humana desde una posición que renuncie al odio del semejante. Es lo que Freud nos
enseña.-



12

Analytica del Sur - 12 / 12 - 21.11.2025

 

——————————

Este texto es parte de las notas preparadas para una conferencia realizada vía Zoom el 11 de abril
del 2020: ‘Decir ‘guerra’ permite entender ‘muerte’: una lectura psicoanalítica de los efectos del
coronavirus’. Su contexto era el seminario ‘Urgencia subjetiva, salud mental y familia
contemporánea’, organizado por Orlando Bustamante, que se realizó presencialmente en marzo en
la carrera de Psicología de la Universidad Politécnica Salesiana sede Guayaquil. Esta conferencia
vino al lugar de la tercera de las tres previstas, y que tuvo que suspenderse por las medidas
decretadas contra la epidemia por el gobierno Ecuatoriano. Mi agradecimiento afectuoso a Gloria
Demera por la invitación al trabajo.

This entry was posted on Thursday, October 15th, 2020 at 4:46 pm and is filed under 10, Síntomas
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. You can leave a
response, or trackback from your own site.

https://analyticadelsur.com.ar/category/10/
https://analyticadelsur.com.ar/category/sintomas/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/el-simulacro-belico-ante-la-pandemia/trackback/

	Analytica del Sur
	El simulacro bélico ante la pandemia


