Analytica del Sur

Psicoandlisisy Critica

“Diario Guarani” en Paraguay
Juan Lichtenstein - Sunday, February 25th, 2018

Debate:

Mara Vacchetta: Presento a un psicoanalista, amigo y también realizador de documentales donde
surge lavoz de Lutarco Lépez. El es Enrique Acufia, que nos va comentar este film.

Enrique Acufia: Creo que Diario Guarani es unabella pelicula sobre laamistad y el conflicto, que
respeta muy bien ese punto de encuentro azaroso entre dos culturas y también dos sacerdotes que
ponen asi, en tension, la diferencia cultural de modos de tratar 1o universal con lo particular de las
palabras por las religiones.

Quiero decir algo referido a mi experiencia en la Comunidad guarani de Mbarigui, aqui en
Paraguay, para interpretar algo de esta pelicula. Ayer escribi un mail al director de esta obra,
Marcelo Martinessi, y le agradeci por lograr cierto arte sobre el testimonio de ese encuentro, de esa
relacion extrafia entre Bartomeu Meliay Lutarco Lopez.

Registrar ese encuentro entre dos religiones requiere de una sensibilidad especial. Requiere dgjar la
camara reposada, y que €ella capte «eso» que se esta diciendo. Sensibilidad para tratar una historia,
y e desenlace con unareflexion sobre lamemoria. Meliadice a final: “este diario me permitio con
€l escrito recordar una memoria de otra cosa». La memoria no solamente es el escrito, el testimonio
de escritura, sino que hay algo que tiene que ver con la oralidad, con lo que se dice y se olvida.
“Felices aguellos que no llegan a escribir porque en sus palabras van a tener otras felicidades’. De
esa tradicion oral, cuenta Melia, la Educacion del blanco montd una escuela con las sillas
levantadas (poética de laimagen lograda por Martinessi.)

Se trata, creo, de laMemoria en términos de aquello que no se escribe, que se puede por momentos
decir en palabras, pero también ubicada en la dimensién infinita del Silencio. Para darle empuje a
la Memoria esta el recuerdo. Dice en un momento “che mandua”, yo recuerdo. ES una evocacion
de ese encuentro con lo inédito que obliga a una invencion contingente, incluso si el sujeto del
inconsciente puede tener falsos recuerdos estos llegan como verdaderos. Esa invencion de algo
nuevo no esta en el escrito del Dogma de una Iglesia. Por g emplo, es poco seguro que dos
personas -Meliay Lopez- se encuentren de nuevo después de 50 afios para hablar de lareaidad de
una caida del mundo, un territorio devastado por el agronegocio o hablar de la educacion, o ...de
sus dioses.

Analytica del Sur -1/7- 14.01.2026


https://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/diario-guarani-en-paraguay/

En el afio 2012 registramos en un video que se llama La sombra del jaguar (2), €l relato vivo de
los mitos mbya. Uno es la transformacion en animal, en la cultura guarani, en Misiones, Argentina,
y llegué hasta Mbarigui en €l Guayra paraguayo a conversar con Lutarco Lépez. Los dos afios que
fui a visitarlo me asombro esta cuestion, que él responda con claridad a los problemas de
enfrentamiento entre el mundo indigena'y e mundo del Jurua-el extranjero, el blanco-, donde hay
unaresistenciay un ataque. La nuestra ataca, y la culturaindigena adopta estrategias de resistencia.
En este film responde de manera brillante a Melia, cuando dice, “pero, la escuela que estan
haciendo aca, ¢no vaaatransformar...?’ y Lutarco dice: “no, nosotros hablamos entre nosotros y
decidimos. Porque asi aprendemos de ellos algo que nos va a permitir saber quienes son, y a partir
de ahi resistir.”

Entonces surge una cierta sabiduria de «hacer una vuelta por €l Otro», por la alteridad, no negarla,
sino hacer un buen encuentro con la historia de malos encuentros: el guarani acepta ese encuentro y
apartir de ahi sabe coOmo mantener su cultura.

Entonces, ensefia Lutarco al mostrarnos €l territorio avasallado por 1os cultivos menonitas, con sus
agrotoxicos para mantener de la soja. Ese veneno, vaal arroyo, por lo tanto, ala alimentacion, alo
gue incorpora el cuerpo. Entonces dice unafrase: “yano hay ni siquieralos sapos que cantan”, ya
no hay el japoi —-la economia de los dones de |a naturaleza permiten €l intercambio en la cohesion
del amor comunitario-. Se trata de la «reciprocidad» en los bienes, que aborda a Melia en su libro
El dony la venganza.

Entonces, creo que Diario Guarani rescata el problema del encuentro como invencion, y el
problema de la memoria con relacién a lo cotidiano. La alteridad y un resto que queda como
imposible de decir, después de hacer la vuelta por el Otro como diferencia absoluta.

Mara Vacchetta: Aquella vez que fuimos a la Comunidad Mbarigli con Enrique, mientras €él
estaba hablando con L utarco, se me acercd unanenitay le pregunté como se llamaba. Y lacriatura,
me dijo: “Ara Miri”, y rapidamente, presurosas, vinieron dos personas que serian lamamay latia,
y dijeron “jNo! sellama Jesica...Jesical”. Imaginense cOmo seria esta nena, que por un lado su
nombre no puede ser dicho, ellalo dijo, ingenua, su nombre verdadero, que no podia ser dicho al
“blanco”. El drama de que va a vivir es que ahi donde estaba la Jesica/Ara miri, habia un tapé poi -
camino estrecho-: de este lado estaba la parcialidad Mbarigtii, y de este otro lado ya era sojal de los
Menonitas.

Ladivisién de mundo de esta nena, ya en forma grafica, puesta en esta cuestion de que de este lado
estaba el pequefio monte y de este lado el sojal. COmo seria ya el destino de estas personas que
estaban ya de esta manera divididas, tragicamente divididas.

Enrique Acufia: Es interesante esa division por el nombre, porque el nombre verdadero Mbya,
—Rery eté- es justamente la forma en la que la persona se construye como identidad ligada a lo
divino: ala patronimia de los dioses. Ara es del lingje de los Tupa -caciques-, como |os que son
Karai, son chamanes..., etc., los cuatro dioses mayores van generando una persona- identidad que
determina su funcion en la comunidad. EI nombre permite funcionar en la comunidad, si alguien va
a ser cazador, agricultor, sacerdote o cacique. Ese secreto de los nombres es una forma de
resistenciaal otro cultural.

Analytica del Sur -2/7- 14.01.2026



En algin momento Melia dice “¢cémo me dejaron entrar al Opy -templo- si estaba prohibido
entrar?’ El blanco no puede entrar al Opy porgue no solamente «contamina» -efecto Tabu-con su
lenguaje sino porgue sabria algo de un secreto ancestral, ultima muralla defensiva de |o sagrado.

Durante mucho tiempo los Mbya no decian el nombre sagrado extranjero. Es una forma de
resistencia de laidentidad de grupo étnico -lo politico-, pero también hace existir un secreto velado
desde donde toma fuerza la identidad religiosa. Es muy interesante que ellos digan “a veces
testimoniamos y contamos con algunos, después de que consultamos alos dioses, si es posibley s
tenemos confianza en contarle”. Esa confianza que se gan6 Cadogan, esa confianza que se gana
Mélia, esa confianza que se gan6 San Martin en la cordillera mapuche con otras comunidades, me
parece que se logra a partir de atravesar 10s prejuicios étnicos, ademas de la colonizacion.

Volviendo a problema de la Memoria de grupo. ¢Por qué los mitos de origen no son escritos, sino
relatados en los fogones por los abuelos, y ala vez logran hacer un silencio de lo sagrado? Creo
gue muchos pueblos amerindios pueden resistir politicamente por su fuerza religiosa puesta en las
préacticas rituales de creencias. Por ejemplo, la interaccién con lo espiritual de los seres no-
humanos, o el lenguaje de conversion con animales o plantas (Jepota, o transformacién animal).
Ese pensamiento es de un animismo esotérico que organiza su mistica. Y si en algiin momento
robamos ese secreto que es sagrado seria parte de una politica de exterminio. Es |6gicamente
imposible.

Mara Vacchetta: A propdésito de lo que dice Acufia, otra persona que pudo entrar en estos lugares
secretos. Es un sefior, Carlos Martinez Gamba. El una vez me permitio oir una grabacion muy
parecida a éstas, estos lugares donde Melia llegaba también. Era el momento donde estos sujetos
entran en trance, y eso también, nos hizo oir a un grupo de personas, unas grabaciones en gque estas
personas estaban tomando chichay quedaban después en trance. Carlos Martinez Gamba, de Villa
Rica, es quien escribié 14.000 versos alejandrinos en guarani sobre la guerra del ‘70. Una
reflexion: cuando Acufia explica laimportancia del silencio, pienso en aguello de Heidegger, que
el ser no puede ser abarcado por palabras, entonces creo que el silencio del que vos hablaste y del
gue habla Melia tiene que ver con eso, el cuidado, mas alla de las palabras. Hay una cosa que es
imposible decir, y que Lutarco creo que en su figura, su viday su existencia creo que esté haciendo
testimonio de aguello.

Christian Gomez: Con relacion a eso, esta por un lado el valor y la eficacia, podemos decir asi,
gue tienen las palabras como memoria, como modo de transmitir las costumbres, pero también esta
la eficacia de o que no esta dicho, que puede ser como secreto, 0 como algo que no se puede decir.
En una parte de la pelicula Melia aparece sefialando eso que no tiene que ser tocado: «no pierdan
nunca ustedes esto que tienen aca». No sé como decirlo, pero algo muy presente ahi en ese
momento que es la costumbre —mbya reké— misma.

Mara Vacchetta: Que no puede ser abarcado con la palabra y por eso dice Melia también
«bienvenidos |os analfabetos», porque ni con laletra puede ser abarcado.

Analytica del Sur -3/7- 14.01.2026



Enrigue Acufia: creo que el silencio no es necesariamente |0 que se oculta, no eslo que uno calla
explicitamente, € silencio toca algo indecible. Por egemplo, hay culturas que utilizan la palabra en
términos de comunicacion colectiva, y ala vez mantienen otro nivel més esotérico. Por g emplo,
los Mbya mantiene lo que la linglistica occidental estudia como el decir y lo dicho: hay dos
niveles de relacion con el lengugje. A su vez los chamanes hablan un lenguaje interno a ellos,
generando jerarquias de lo que se puede decir como autorizados a usar las Nee-poré tenonde -las
primeras palabras sagradas. A la vez, ellos mismos dicen “hay palabras de Nande RU -nuestro
Padre- que no voy a entender”. Se mantiene siempre la division por algo indecible. Ese secreto no
guardado en términos de lo que habré que ocultar a blanco sino dentro de la misma comunidad, se
vuelve sagrado porgue no se puede decir. En muchas culturas el nombre de Dios no se puede decir.

Participante: con lo que decian del silencio, lo que se me ocurre es que para alguien gque no tiene
un vinculo previo con otra cultura es muy dificil imaginarse el valor de cada elemento aislado, por
gjemplo, el silencio. El nombre en esa cultura, no sé si es algo parecido a nombre propio que
tenemos cada uno, tiene otro valor, creo, y estaba pensando cuantas otras cosas tienen otro valor, y
el valor del silencio, tiene un valor en un mundo que es completamente distinto a que uno se
puede imaginar.

Participante: creo que es como el espacio donde se da, donde se completa, y el lenguaje que la
pelicula puede dar es que este silencio es necesario para que se de ese espacio de decodificacion,
ya sea algo que se pueda transmitir atraves de la palabra o no.

Participante: La trascendencia del nombre en la cultura guarani. De como coinciden que €l
nombre para una persona es algo que no se puede captar... hay que tener tino para poder darle €l
nombre a una persona, y agquello también de que, como Ultimo recurso, cuando una persona muy
enferma, el hecho de cambiarle e nombre, por si en su momento se hayan equivocado, de ponerle
un nombre equivocado, cuando que tu nombre es algo que puede hasta incluso enfermarte, o
matarte. ¢De eso se puede hablar un poco mas?

Enrique Acufia: En Karai -los caminos del nombre- un tercer documental con las comunidades
Mbya Guarani de Misiones, Argentina, relatamos un recorrido por el nombre sagrado. Sin ser un
caso clinico, esunalecturadel valor de la palabraen el psicoandlisis. Se trata de un joven que alos
18 afios «perdi6 su nombre», y se enferma. Entra en una especie de locura, en una «depresion» que
luego se sittia en su singularidad. El se llamaba antes Vera, nombre que pertenece a la dinastia de
los Tupa, los destinados al lugar de los lideres politicos dentro del Tekoa. El Opygua, el chamén,
gue era también su padre, encuentra otro nombre para su persona en un ritual que es el Mbae
Nemongarai donde se bendice el maiz, el gwembé, el tabaco, la miel... equivalencia de cuatro
elementos con los cuatro dioses, una fiesta que marca el cambio temporal — afio nuevo-, en la cual
los nifios reciben e nombre sagrado.

Cadogan escribié un articulo donde plantea que ese nombre sagrado estaba determinando quée
funcion social tomaria esa subjetividad en la comunidad, entonces si depende de Karai vas a ser

Analytica del Sur -4/7- 14.01.2026



chamaén, si es esa persona es de Tupa puede ser cacique, si es de Jakaira o Namandu va a ser
agricultor, etc. Entonces el nombre determina la funcién en la comunidad. La pérdida del nombre
es la «enfermedady», en tanto caida de la funcion-nombre en la norma comunitaria.

Es decir, una de las causas de las |lamadas «enfermedades espirituales» en los Mbya escapa al
saber médico occidental que no contempla el cuerpo embebido por el sentido religioso. Pero como
es una religion secreta, tampoco |os médicos hablan o se interesan en eso en base al empirismo
cientificista. En mi experiencia comunitaria, los amigos mbya mantuvieron hasta lo dltimo € limite
de saber qué ocurria ali en el Templo, casa que es de rezo y de cura como territorio expurgado.
Ahi se curacomo sereza, religién y medicina van juntos.

De modo que el nombre tiene valor de silencio mistico de lo sagrado como fabricacion de un
objeto inapropiable -un resto real-. Y ahi el chaman hace una ceremonia secreta donde ellos dicen
“le pregunto a nuestro padre”, “é me dice cudl estu nombre”, luego fumaen e ritual de tatachina.
El humo es vehiculo de la palabra que es el fundamento del alma que se apropia solo con relacion
al nombre. De modo que esa incorporacion del nombre por el ritual es simbdlica, no solo
imaginariadel encanto sugestivo de lamagia, y aislaun real en |o sagrado.

La operacion permite adquirir el atributo de un nombre que toma valor para cada persona en su
comunidad. Es interesante que este relato un tanto exdético para nosotros tiene una pragmética en la
resistenciaterritorial de laetnia.

Participante: No dejo de pensar en larelacion de los Mbya con la palabra en tanto ellos como que
se hacen al decir, creo que lei una de las frases en uno de los textos de Cadogan, justamente, y el
valor de la palabra en el psicoandlisis en tanto Acto, en tanto enunciacién. Pienso en esa relacion
mas que nada, no sé si puede tener algo que ver, pero como que Se me juntan esas nociones de
palabra. Y consulto si realmente se puede pescar ahi cierta relacion. Larelacion del Mbya con la
palabray larelacion que en un andlisis hay con la palabra en tanto acto, en tanto enunciacion.

Mara Vacchetta: Para mi, por |o menos, en los guaranies, que yo sepa, €llos practican, el propio
idioma es una experiencia religiosa, pero una religion inmanente, no vamos a morir ni ir al cielo.
Y o pienso gue la salvacion viene por ese lado para ellos. A mi modo de ver, por o menos en mi
experiencia de analizada, hice una busgueda completamente diferente. Para mi la parte por gemplo
de la pelicula en que se ve a Melia hablando con Lutarco, realmente pienso que hay unadiferencia
abismal, que entre uno y otro, hay unadiferenciaradical. Pero por otro lado también el puente mas
allden el sentido del ser.

Enrique Acufia: Decias si el uso que hacemos de la palabra en nuestra cultura puede tener una
eficacia sobre el cuerpo, de curarse o no. El acto analitico es una transformacién, subvierte la
relacion a sentido de las palabras. Una persona puede enfermarse y curarse de su neurosis, que no
se pueda curar de un cancer, pero si de su neurosis, ese es el acto analitico. Y en lareligion la
palabra puede tener dos dimensiones o el sentido -salvacion, trascendencia, etc.; o bien lo inefable
gue apelaalapurafe.

Analytica del Sur -5/7- 14.01.2026



En lareligion cristiana lo sagrado para Melia es totalmente diferente de lo sagrado para L utarco.
Ahi hay una dimension de oposicién entre dos mundos religiosos, la cosmovision cristianay la otra
indigena. Es mas, muchos dicen que no se puede hablar de religion indigena, se habla de précticas
rituales, incluso Levi-Strauss titula“El hechicero y su magia’, por una préctica sugestiva que no es
religion, no estoy de acuerdo, creo que se trata de unareligion (creenciay sacralizacion) que tiene
efectos tambi én efectismo de magia. (4)

Participante (Sacerdote franciscano): Hay valores importantes, que seria interesante, porque
podriamos rescatar, entre ellos, que estamos tal vez perdiendo. La lglesia cree en e mismo Dios,
pero ¢quién se interesa por los valores? Estan los jesuitas, esta Melia, pero no son todos los
jesuitas. Melia hace casi 50 afios que esta en contacto con ellos, ¢cémo se hace esta sintesis? Yo
hice un curso en México, Puebla, cuando salié, Ilegd en una entidad indigena, dentro de una
congregacion, comié con ellos, pero a mismo tiempo mantuvo el contacto con el pueblo San
Miguel y con Puebla, ese puente entre ciudad, intercambiando los valores, porque ellos, tampoco
€s permanente, en secreto estan estudiando derecho. Ellos también hacen pasos, pero qué pasos
hacemos nosotros para rescatar sus valores, tomando este jemplo de intercambio.

Vengo de una congregacion franciscana. Vine también en €l ‘69, me encontré con Melia en nuestra
casa en Coronel Oviedo, daba clase a los futuros diaconos, después fue prohibido. Con Melia nos
€oNnocimos... somos hermanos, trabajamos también con indigenas.

Enrique Acufia: Muchas gracias por su testimonio.

Participante: Una pregunta. Si el hecho de que ellos decidan, las comunidades indigenas, contar
algo de su cultura, de su capital simbdlico, podia verse como un modo de resistencia, como un
modo de crear lucha, en una época donde |o que constatamos también es cierto etnocidio. Pensaba
por ejemplo en Misiones, Argentina, 1o que sucede es que alos chicos en las escuelas se les ensefia
gue las comunidades vivian en el monte, en pasado, preguntarme si dejarse captar por €l lente de
una camara no era un modo de decir “ Estamos vivos’, en ese contexto.

Enrique Acuia: Si, porque ellos estdn usando la camara nuestra para poder trasmitir esa cultura
verbal que no esta escrita, y darle en este momento un contacto nuevo, una nueva manera de
desencuentro, sin contar todo. En los tres documentales que filmé siempre pensé que cuando el
sujeto que testimonia dice “hasta acd’, ese es el momento fecundo. Es decir, saben muy bien hasta
donde van a contar y aislar un resto imposible de trasmitir. El testimonio no es ilimitado como €l
sentimiento mistico, sino que es una decision de alguien que se corporifica como guardian de lo
sagrado.

Muchas gracias.

Analytica del Sur -6/7- 14.01.2026



Presentacién y Transcripcion: Juan Lichtenstein

This entry was posted on Sunday, February 25th, 2018 at 5:25 pm and isfiled under 7, Causas
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

Analytica del Sur -717- 14.01.2026


https://analyticadelsur.com.ar/category/7/
https://analyticadelsur.com.ar/category/causas/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/diario-guarani-en-paraguay/trackback/

	Analytica del Sur
	“Diario Guaraní” en Paraguay


