Analytica del Sur

Psicoandlisisy Critica

Dialécticas de la mirada y la imagen
Mariana Rocca Gutierrez - Saturday, December 29th, 2018

La dicotomia vacio-lleno se manifiesta de diversos modos en €l arte pictoérico tradicional tanto de
Oriente como Occidente. A su vez, es notable cdmo la cuestion del vacio (y su funcidn ontol 6gica)
atraviesa gran parte de las reflexiones tedricas en torno a las imagenes y a las producciones
estéticas y discursivas del arte contemporaneo. A los fines de este ensayo, se abordaré la obra
minimalista The Black Box, producida por Tony Smith, analizada por George Didi-Huberman, que
sintetiza algunos de |os aspectos fundamentales de la mecénica del vacio, el misterio y el secreto
caracteristicos de la obra de arte contemporaneo, y donde a su vez resuena, 0 se puede trazar un
paralelismo, con la nocion de vacio explorada por Frangois Cheng, como principio activo y
significante en lafilosofiay €l arte chinos.

George Didi-Huberman retoma el concepto acuiiado por Walter Benjamin en su obra el Libro de
los pasgjes, para definir laimagen como una dialéctica en reposo: “No es que lo pasado arroje luz
sobre o presente, o |0 presente sobre lo pasado, si no que imagen es aquello donde o que Ha sido
se une como un relampago a Ahora en una constelacion.” (Benjamin 2013, 479-480). Este
fragmento, del texto “cristal”, “enigmético” y “luminoso” escrito por Benjamin dice mucho acerca
de cémo la imagen se vuelve legible y cognoscible a partir de las condiciones histéricas de su
singularidad (Didi-Huberman, 2015). En este mas all& de las argucias sobre la primacia de lo
legible sobre |o visible o viceversa, podriamos situar también, el enfoque de Francois Cheng
desarrollado en su obra Vacio y Plenitud.

Este autor se propone indagar acerca del lugar central que asume €l vacio, en tanto principio
dinamizador presente en todo el pensamiento y cosmologia china. Si bien se dedica a analizar su
funcionamiento también en la escritura china, la dinamica del vacio en relacion alaimagen, tiene
su méxima expresion en €l arte pictorico. En su ensayo, Cheng expone el desarrollo que alo largo
de quince siglos ha tenido la pintura china. No obstante, su estudio que no es de caracter histérico,
sino filosofico; explora el sistema de la pintura en relacion con la filosofia taoista a partir de la
nocién de vacio.

Cheng desarrolla como nucleos conceptual es | as nociones de filosofia en accion, vacio como signo,
y poética del lenguaje, profundamente imbricados en las diversas expresiones de |a filosofia china.
Su enfoque, pretende aprender la pintura china como lenguaje constituido y captar en ella sus
principios de funcionamiento, por ello se trata méas de un enfoque estructural que historicista, si
bien no ignora la existencia de una historia de la pintura china, que ha experimentado evoluciones
cronolégicas, y que por consiguiente, implica que todos los hechos observados no habrian surgido
al mismo tiempo: “Porque a fin de cuentas, el arte pictorico chino, nacido en un contexto

Analytica del Sur -1/8- 14.01.2026


https://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/dialecticas-de-la-mirada-y-la-imagen-lo-que-vemos-lo-que-nos-mira-en-la-pintura-china-y-el-arte-contemporaneo/

especifico, ha crecido como un &rbol. Hundiendo sus raices en una escritura ideogréfica (que a
través de la caligrafia ha ensalzado el uso del pincel y favorecido la tendencia a transformar los
elementos de la naturaleza en signos), y refiriéndose a una cosmologia definida, este arte ha
poseido de entrada sus condiciones de expansion, aunque algunas virtualidades no se hayan
revelado o realizado hasta mucho mas tarde.” (Cheng, 58). Respecto de esto uUltimo, es posible
pensar estas imagenes pictoéricas de la tradicién china como imagenes dial écticas o imagenes en
movimiento, y a su vez interpretarlas a través de sus ecos y transparencias, segun |os términos
utilizados por Benjamin para explicar la tarea del traductor, homologa o la tarea interpretativa
(Benjamin, 1971).

Con interpretar, se hace referencia ala propiatarea de Frangois Cheng, quien se propone alo largo
de este y otros trabajos, -La escritura poética china (2007) y Cinco meditaciones acerca de la
belleza (2007)- , evitar una extrapolacion riesgosa de conceptos que atraviesan y son atravesados
por una cosmovision en algunos aspectos tan alejada de la occidental. De este modo, trata de
traducir buscando €l eco, que refiere a que el original reverbere en la traduccion, y que sus ecos se
escuchen a partir de esa expresion de intima relacion entre leguajes (y universos) que constituye
toda traduccion. La nocién de transparencia, por su parte, remite a la necesidad de que la
traduccion no oscurezca el original, si no que como un velo sugerente, haga més deseable y
evidente lo que deja entrever.

De algun modo, esa operacion poética es el proposito de este ensayo, que intenta a través de sus
ecos Y transparencias, dilucidar categorias que nacen en la entrafias de la cultura china, alas que
sin embargo, es posible aproximarse, bordeandolas, a trazar algunos paralelismos con e misterio y
el encriptamiento de la obra de arte contemporaneo, por ejemplo, y con la dinamica gque establece
el casillero vacio desde € enfoque estructuralista. Retomando la nocion de imagen dial éctica cabe
la pregunta: ¢Qué dice este fragmento, este prisma sobre el acontecer total? Es decir, qué puede
decir una imagen, tomada a partir sus singularidades, pensada en sus relaciones, en sus
movimientos, en sus intervalos, tal vez abierta a ser interpretada cada vez. Al concentrarse,
entonces, en el vacio como gje central del pensamiento chino y a su vez profundizar en su
singularidad, se descubre, también, en qué renueva, por su complejidad intrinseca, todas las
cuestiones alas que sirve de cristal (Didi-Huberman 2015,16).

Frangois Cheng intenta establecer |os datos fundamental es para una semiologia china, en virtud de
una nocién central y no obstante a menudo desatendida por ser central, como dijimos, la del vacio.
El vacio, asi como la célebre dualidad ying- yang, se presenta como €je en el funcionamiento del
sistema de pensamiento chino. Su relevancia es insoslayable, ya que ademas del contenido
filoséfico-religioso que implica, rige la mecénica de un conjunto de practicas significantes, como
la pintura, la poesia, la musica, €l teatro y précticas relativas a campo de lo fisiolégico: las
representaciones del cuerpo en relaciéon alagimnasia Tai-jiquan y la acupuntura.

Desde esta 6ptica, € vacio es un elemento dinamico y activo, ligado en el pensamiento chino ala
idea de alientos vitales y al principio de la alternancia ying- yang. Constituye el lugar por
excelencia donde operan las transformaciones, donde lo Ileno puede alcanzar su verdadera
plenitud: “En efecto, a introducir discontinuidad y reversibilidad en un sistema determinado,
permite que las unidades componentes del sistema superen su oposicion rigiday el desarrollo en
sentido Unico, y ofrecen a mismo tiempo la posibilidad de un acceso totalizador al universo por
parte del hombre” (Cheng 2013, 68). Para abordar este concepto, es oportuno pensarlo como un
movimiento dialectico, en €l sentido hegeliano. ¢Por qué?. Es en el vacio donde se encuentran los
opuestos, interactlan y cambian. Se halla en este ambito, laidentidad y la alteridad de las cosas, y

Analytica del Sur -2/8- 14.01.2026



en ese sentido, lainteraccion que alberga el vacio generay es multiplicadora de sentidos. Tal vez,
como sucede con toda obra de calidad, su verdad se puede explicar por la relacion que establece
con su contexto y su potencial apertura a nuevos sentidos.

¢Por qué lo que vemos delante nos mira adentro?, se pregunta Didi- Huberman, “Lo que vemos no
vale —no vive— a nuestros 0jos mas que por lo que nos mira’, continla. Este autor analiza la
complejidad del acto de ver y la relacion con los cuerpos —a saber, obras—. “Ineluctable, sin
embargo, es la escision que separa en nosotros lo que vemos de los que nos mira. Por |o tanto,
habria que volver a partir de la paradoja en la que el acto de ver solo se despliega a abrirse en
dos.” La paradojareside en que hay unatravesiafisicaen el acto de ver, algo que pasa através de
nuestros ojos. Esto recuerda, que ver no se piensay no se siente, en Ultima instancia, sino en una
experiencia del tacto (Didi-Huberman 2014,14). “Es preciso que nos acostumbremos’, escribe
Merleau-Ponty, “a pensar que todo lo visible esta tallado en lo tangible, todo ser tactil prometido
en cierto modo alavisibilidad, y que hay, no sblo entre lo tocado y |o tocante, sino también entre
lo tangible y lo visible que est& incrustado en €l encaje, encabalgamiento” (Merleau-Ponty, 1970).
Como si, al final de todo acto de ver hubiera siempre una experiencia téctil, una pared, un
obstaculo tal vez, calado, trabajado de vacios. Es decir, este texto propone a su vez otra ensefianza:
debemos cerrar los ojos para ver, cuando ese acto remite, abre un vacio que nos mira, nos
concierney, en algun sentido nos constituye.

La manera en que el arte minimalista, pone en juego la virtualidad del cubo, sigue siendo, al
respecto, ejemplar. En ese sentido, o que propone la escultura minimalista es diametralmente
opuesto ala del cubismo, quienes se ocuparon de presentar vistas simulténeas sobre un solo plano.
Sin duda, es a partir de la obra de Tony Smith que deberiamos interrogar esta puesta en juego, no
s6lo por su valor inaugural y la influencia que este pudo revestir para otros artistas
contemporaneos, sino ademas por su valor de parabola tedrica que pone de relieve la idea misma
de su invencion, en cuanto al relato de una poética. Georges Didi-Huberman en su texto Lo que
vemos, |0 que nos mira, retoma el suceso de dichainvencion del relato testimonial escrito por Tony
Smith en relacion a proceso de creacion de su obra: “Ya no podia dormir. Seguia viendo la cagja
negra, como si la hoche misma, frente a sus ojos abiertos, hubiera tomado las dimensiones intimas
del objeto percibido en lo de su amigo. Como si €l insomnio consistiera en querer abrazar la noche
segln las dimensiones de un volumen negro desconcertante, problematico, demasiado pequefio o
demasiado grande, pero perfecto para eso (vale decir, perfecto para abrir € antro de lo que miraba
en lo que habia visto).” (Didi-Huberman 2014,57) Algunos dias después, €l artista instalaba en un
lugar aislado, detras de su casa, un modelo de cubo varias veces méas grande, siempre en madera
negra, del fichero en cuestion que [lamo la atencion de su hija, quien con curiosidad e pregunté
gué eralo que habia puesto tanto interés en esconder alli adentro.

Analytica del Sur -3/8- 14.01.2026



d‘--'
T )
[t - e T T T
- - e L
S AR Tt ~~ T |
- e -
N B e
i G s

Esta obra, que fue producida en febrero de 1962, fue considerada por Tony Smith, aunque ya tenia
cincuenta afios, como su primera obra, y fue titulada de un modo que podriamos nominar
tautol 6gico, o a menos es o que podria aparentar The Black Box. Cabe aclarar, que sobre todo lo
gue distingue a Tony Smith de los minimalistas es su sentido del misterio. Sus piezas compactas,
pintadas de negro, con su impecable acabado mate, permanecen obstinadamente mudas ante las
preguntas. ¢Son antiguos monumentos, estelas funerarias, maquinas extraterrestres? Smith las
llamaba “ presencias’, porque simplemente estan ahi y existen sin més justificacion. El espectador
permanece contemplandolas a la espera de que le revelen su secreto. Por otra parte, la geometria de
Smith casi nunca es previsible; mirando sus piezas desde un lado, no se puede adivinar qué aspecto
tendran por € otro; hay que moverse alrededor para asistir a sus transformaciones.

Ahora bien, esta historia no termina aqui, si no que paraddjicamente es aqui donde comienza, o
recomienza. Ya que el propio Smith realiza el segundo cubo, unas semanas méas tarde, y decide
hacerlo a escala humana —un metro ochenta aproximadamente—. Ni bien se convoca esta
dimension, remite a volumen de una cgja llamada féretro. Es asi que se perfilala existencia de un
objeto, excesivamente simple y minimo, en el que reside sin embargo su principio de complgjidad,
debido a su capacidad latente de asociacion. Asi, demuestra Didi-Huberman que “la méas simple
imagen, nunca es simple ni sabia como se dice atolondradamente de las imagenes. La mas simple
imagen, en la medida en que sale a laluz como lo hizo el cubo de Tony Smith, no ofrece ala
captacion algo que se agotaria en lo que se ve, y ni siquiera en lo que se dijese de lo que se ve.
Sugiere, que tal vez, laimagen no deba pensarse radicalmente si no més alla de la oposicion
candnicade lo visible y lo legible.” (Didi-Huberman 2014, 61). La particularidad, €l misterioy la
polisemia de la obra de Tony Smith, sea como fuere, escapa de entrada, a pesar de su simplicidad y
su especificidad formal, a la expresion tautoldgica, “segura de si misma hasta el cinismo”, de lo
gue vemos es |o que vemos. Se encuentra el espectador, alin por minima que sea, ante una imagen
dialéctica, en tanto portadora de una latencia 'y de una energética. Se le exige al espectador
modificar su postura frente a ella, que dialectice la mirada de lo que ve en ellacon lo que de ellalo
mira.

Entonces, si frente a éste, el ser se inquieta; ¢Coémo es posible que un simple cubo pueda llegar a
inquietar la capacidad de ver? Es aqui donde se puede dar una respuesta a partir de la nocion de
juego, cuando €l juego engendra, tal vez abriendo el vacio en su volumen, y abriendo de este modo
ladialécticadel juego visual.

Antes de extenderse en este aspecto, conviene regresar brevemente a la funcién del vacio/juego en

Analytica del Sur -4/8- 14.01.2026



el campo artistico desde el enfoque de Cheng. Por ejemplo, en el caso de las artes consideradas
mayores en la tradicion china, como son la musica, la poesiay la pintura, sin entrar en detalles,
sefidar que en lainterpretacion musical el vacio se traduce por ciertos ritmos sincopados, pero ante
todo por el silencio: “a romper el desarrollo continuo, crea un espacio que permite a los sonidos
sobre pasarse y acceder a una especie de resonancia allende las resonancias. En la poesia, el vacio
se introduce mediante |a supresion de ciertas palabras gramaticales, |lamadas precisamente
palabras-vacio y mediante lainstitucién, dentro de un poema, de unaformaoriginal: el paralelismo
(...)” (Cheng 2013, 69). Son estos procedimientos que debido a la discontinuidad y la
reversibilidad que engendran en la progresion lineal y temporal del lengugje, revelan el deseo del
poeta de crear una relacién abierta de reciprocidad entre el sujeto y el mundo objetivo, de este
modo transforman el tiempo vivido en devenir.

Para este autor, sin embargo, es en la pintura (china) donde se manifiesta el vacio en su dimension
maés visible y completa. En la pintura se realiza el vacio como espacio de enlace entre el mundo de
lo visible y lo invisible. Los elementos definidos no son percibidos como elementos parciales,
opuestos e inmdviles. En la pintura, gracias a vacio que trastoca la perspectiva lineal, también se
puede producir la relacion de devenir reciproco, entre el hombre y la naturaleza dentro de un
cuadro, y entre el espectador y el cuadro en su conjunto.

Con € proposito de profundizar en este concepto, es pertinente dilucidar la funcion que cumple el
vacio, como principio activo, a partir de la perspectiva de vacio o de casillero vacio acufiado por €l
estructuralismo en occidente. En esta direccion, el estructuralismo no debe ser entendido como un
pensamiento que suprima al sujeto, sino que lo analiza y problematiza, redefiniéndolo,
transformando su problemética sin ignorarla ni suprimirla

Esta funcion activa del vacio esta intimamente relacionada con la nocién de filosofia en accién, ya
mencionada. La pintura en China es, en sentido estricto, una filosofia en accion: es vista como una
practica sagrada, porgue su objetivo es nada menos que la realizacion total del hombre, incluyendo
su parte inconsciente.” (Cheng, 2013:71)

Desde el estructuralismo, se denomina estructura a todo sistema abstracto o formalizable de
causalidad funcional, en el orden del lenguaje, de la sociedad y del psiquismo. En un comienzo, los
estructuralistas son funcionalistas, ya que afirman que la estructura funciona; en un segundo
momento pasan a sefialar que lo que caracteriza ala estructura es el defecto, es decir, el hecho de
gue no funciona de manera homogénea, no contradictoria, sin el resto. Los pensadores
estructuralistas, no creen en la posibilidad de objetivar la estructura o sistema de signos; 1o que les
interesa desde €l principio es el limite, lafalta, el elemento vacio que comporta toda estructura, que
es o que le permite funcionar. El quiebre de esta concepcion implicalaidea de que toda estructura
es una estructura descentrada, es decir, un sistema de diferencias, extendiéndose de este modo
hasta el infinito el campo y el juego de la significacion. En ausencia de un centro o fundamento,
todo se vuelve discurso, entendido éste como totalidad relacional abierta.

Desde esta mirada de |la teoria estructuralista, que se superpone con la concepcién del vacio en el
Tao, laidea de cuadro o casillero vacio constituye, el elemento formal que permite lamovilidad o
eficacia de las estructuras. En términos de Lao Tse se expresaria asi: Treinta rayos convergen en €l
buje: es este vacio lo que permite al carro cumplir su funcion. /Los cazos estdn hechos de barro
hueco: gracias a esta nada, cumplen su funcion. /Puertas y ventanas se horadan para crear una
alcoba, pero € valor de la alcoba estriba en su vacuidad. / Asi, lo que es, sirve para ser poseido, y
lo que no es, para cumplir una funcion. (Lao Tse, 1997: 57)

Analytica del Sur -5/8- 14.01.2026



El vacio es “el signo de los signos” (Cheng, 2013: 135). De modo tal que, “ Lo sin forma es €l
antepasado fundamental de los seres, como lo sin nota es el antecesor de las resonancias’
(Cheng, 2013: 69). Estos ejemplos en el arte tienen su fundamento filosofico, pero también
semioldgico, por lo que afirma Cheng: “mas que como nocion el vacio debe ser entendido como
signo. Signo privilegiado, puesto que, en un sistema determinado, es precisamente aquellos por |o
cual se definen como signos las demas unidades. Es decir, que fijemos la atencién ante todo en su
rol funcional.” (Cheng 2013: 72)

Por otra parte, en el Seminario sobre La carta robada de Edgar Alan Poe, Jacques Lacan pone de
manifiesto que la estructura envuelve un elemento paraddjico, un significante u objeto=(x) que
recorre la estructura, el cual se halla siempre desplazado con relacion a si mismo, ya que tiene la
propiedad de no encontrarse en el lugar en que se lo busca, pero es hallado donde no se 1o busca,
gue nos remite a la definicidon de Lao Tse, “el sentido que puede expresarse no es el eterno, el
nombre que puede pronunciarse no es el eterno” . Este significante, simbolo de una ausencia,
estardy no estara ali donde estd, pero permite definir la estructura a partir de la variacion de las
relaciones. Punto siempre movil que supone la ceguera, pero a partir del cual es posible el orden de
la estructura. Esta ausencia de cierre, esta carenciaes|o que permite la accién através de la cua se
constituye el sujeto, como ser de unafalta, sin identidad, sujeto de identificaciones. Para Lacan la
estructura es siempre una estructura fallada, su cierre esimposible, pero esta falla estructural abre
la posibilidad de la intervencion subjetiva, ya que es alli donde es posible la decision del sujeto, 1o
cual permite escapar ala determinacion de la estructura.

Lanocidén de juego en relacion con laidea de casillero vacio es central. El juego es siempre juego
de ausencia y de presencia. El vacio permite el desplazamiento y la circulacion através de los
elementos y las relaciones, como de algin modo, sucede con The Black Box.

Desde la concepcion oriental de vacio sucede algo homodlogo, el vacio es sustancia, fluido,
completa de modo invisible la triada entre los polos ying yang. Si bien en un principio, el vacio
formaba parte de una concepcién global que era un intento de explicacion tanto espiritual como
racional de universo, posteriormente, a pesar de |os cambios que ha podido sufrir esta concepcion,
sigui6 siendo un elemento primordia de la manera que tiene los chinos de comprender el mundo
objetivo. “Convertido en una ‘clave” paralavida préctica, €l vacio no proporciona ya tanto una
explicacion’, sino una comprension y un entendimiento y finalmente una sabiduria que propone un
arte de vivir.” (Cheng, 2013: 73). Es una afirmacion origina y constante, de una vision de lavida
dindmicay asu vez totalizadora.

Laidea de vacio, esta presente desde un principio en la obrainicia del pensamiento chino, que es
el Libro de las Mutaciones. Ahora bien, los fil6sofos que hicieron del vacio el elemento central de
su sistema son los de la escuela taoista, pero no es exclusivo de ellos. Lo esencia de este sistema
fue formulado, como ya vimos, por los dos fundadores de la escuela: Lao Tse'y Zhuangzi (quien
vivio haciafines del siglo 1V a.c.). Méstarde, €l vacio llegara a ser central en los grandes maestros
del budismo chan (zen), durante las dinastias Tang (s. VII-1X), y sera retomando por |os
neoconfucianos en su concepci on cosmol 6gica durante los Song (s.X-XI111).

A través de los textos de Lao Tséy de Zhuangzi comprobamos una especie de confusion acerca del
estatuto de vacio. Se vincula al aliento (a su vez espiritu y materia, principio de viday vida
encarnada), el vacio se percibe como perteneciente a dos reinos. noumenico y fenomeénico.
Representa estado supremo de origen y es a su vez un elemento central en mecanismo del mundo
de las cosas. Por un lado, €l vacio es el fundamento mismo de la ontologia taoista. Antes de cielo-

Analytica del Sur -6/8- 14.01.2026



tierra, es el no haber, la nada, el vacio. Tanto Lao Tse, como Zhuangzi, si bien el origen del
universo se designa por wu, “la nada’, “lo insignificante”, se emplea xu, cuando se trata de
describir €l estado originario hacia el cual debe tender todo ser, como “vacio supremo”.

“ El haber produce los diez mil seres, pero el haber es producido por la nada” (wu). LaoTse (cap
XL)

“ Al principio, est4 la nada (wu); la nada no tiene nombre. De la nada nacio el uno; el uno no tiene
forma.” Zhuangzi (cap. “Cieloy Tierra’)

“Quien alcanza su virtud primitiva se identifica con el origen del universo y, por él, con el vacio
(wu)” . Zhuangzi (Cap. “Cieloy Tierra’)

“El Tao searraiga en suraizqueesel vacio” Zhuangzi (cap. “Continencia del corazén”)

El Tao, la Via, tiene como origen el vacio. Respecto del vacio, el Tao tiene un contenido més
general, a veces representa €l origen, otras una manifestacion del vacio, y abarca todo €l universo
en general gque le esinmanente. De este modo describe Lao Tze el Tao, como manifestacion del
vacio:

“Semirasin ver y se lellama Invisible; se escucha sin oir y se le [lama Inaudible; se palpa sin
tocar y se le llama Intangible; tres cosas inexplicables que, al confundirse hacen la unidad. Su
arriba no es luminoso; su abajo no es tenebroso. Serpentea indefinida e indistintamente hasta el
retorno de la no-cosa...Se le califica de forma de lo que no tiene forma y de imagen de lo que no
esimagen (...)"” (LaoTse, cap. XIV)

Cabe en este punto aclarar que las reflexiones de Francois Cheng, fueron fundamentales para el
desarrollo de la teoria de Jacques Lacan. Cheng y Lacan, se conocieron en Francia y fueron
amigos, y las investigaciones de Lacan en torno al valor del significante confluyeron naturalmente
con la teoria de palabras llenas y palabras vacias o muertas que Cheng elaboré al analizar la
escritura poética china. El suefio tiene la estructura de una frase, decia Lacan en su estilo
enigmatico que armonizaba con el de Cheng cuando éste comentaba aspectos de la escritura
poética china: el ritmo desempefia una funcién primordial, ya que indica la forma en que se
agrupan las palabras y permite decidir cual es su verdadero sentido. Lacan vio una clave de sus
teorias en los estilizados ideogramas chinos. La forma genera sentidos inesperados. Laforma, debe
subrayarse una vez mas, arrastra por afiadidura el contenido y no al revés, como antes se creia. La
poesia china es eminentemente metafrica. Este modo de funcionamiento de la lengua china, en
especial de la poética; el lenguaje y el vacio forman parte de este mismo sistema, en el que
confluyeron los dos pensadores.

Lacan ley6 con atencion alos poetas chinosy en ellos, trabajando en conjunto con Cheng, observé
gue los ideogramas generan sentido en los versos. Algo andlogo sucede en el divan del analista.
Simples sonidos evocan situaciones mas complejas que trascienden ampliamente las palabras
pronunciadas, podriamos hablar de resonancias.

El vacio pasa a ser un signo; es origen y elemento central en el surgimiento de «las diez mil cosas»
del mundo. La pincelada del caligrafo o del artista acaba diciendo mucho més de lo que se habia
propuesto. Lo dicho se traduce en un malentendido eterno. ¢Por qué? Porque una palabra no revela
claramente su sentido (por g emplo, lavoz china dao o tao no refiere sdlo al camino aludido). Mas
bien conduce a otras voces en una cadena linguistica asi como un sentido conduce a otros. Solo hay

Analytica del Sur -7/8- 14.01.2026



algo nuevo en e significado cuando hay algo también nuevo en el significante. El sujeto que habla
no es amo y sefior de lo que dice. En los hechos, termina diciendo més de o que quiere. Termina
expresando (siempre) otra cosa. Cada uno de nosotros es hablado por la lengua. El oficio propio
del analista es escuchar al analizante casi como si hablara a través de ideogramas chinos: diciendo
mucho més allade lo que dice. Interpretar es escuchar a sujeto no en lo que él cree pronunciar sino
en el deseo que fluye através del significante que por algin motivo eligio.

Sabemos gue toda estructura es un sistema de diferencias que se construye discursivamente, pero al
mismo tiempo la posibilidad del sistema es equivalente ala posibilidad de sus limites. Todo limite
presupone, entonces, una exclusion. Todo sistema se estructura, en consecuencia, a partir de una
imposibilidad radical, por tanto ninguna positividad es plena, y es solo a partir de la exclusién que
un sistema se funda como tal. Por su parte, Ernesto Laclau concluye entonces que “ puede haber
significantes vacios dentro del campo de la significacién porgue todo sistema significativo esta
estructurado en torno a un lugar vacio que resulta de laimposibilidad de producir un objeto que es,
sin embargo, requerido por la sistematicidad del sistema’. (Laclau, 2004)

Concluyendo, es pertinente regresar ala imagen dialéctica que aportaba en Benjamin, el concepto
de unaimagen capaz de recordarse, sin imitar, capaz de volver a poner en juego. Lafuerza de esta
idea es aplicable ala caja negra como representacion, en su dimension misteriosa. En ese sentido,
se podra afirmar que los cubos negros de Tony Smith se ofrecen como imagenes dialécticas; su
simplicidad visual dialoga sin cesar con un trabajo elaborado de lalenguay el pensamiento. Existe
un anacronismo esencial implicado por esta dialéctica, que hace de la memoria no una sustancia
gue retiene, que sabe o que atesora, sino unainstancia que pierde: “juega porque sabe en primer
lugar que nunca sabré por completo |o que atesora. Se convierte por eso en la operacion misma de
un deseo, es decir de una nueva puesta en juego perpetua, “viviente” (quiero decir inquieta), de la
perdida.” (Didi-Huberman 2014: 76). Se comprende entonces gque la “presencia’ de la que habla
Tony Smith designaba en realidad |a dialéctica— la doble distancia— del lugar para decir esta ahi y
el lugar para decir esta perdido. Estén ahi, pero aquello a lo que aluden visualmente vuelve de
lgjos, vay viene, nos mira desde alli.

Desde la concepcion china podriamos decir que la nocién de vacio participa de lo fenoménico;
desempefia una funcién en los distintos ambitos del mundo material. Concebido como sustancia, se
discierne dentro de todas las cosas, en € seno de sus mutaciones. El vacio tiende hacia la plenitud.
Permite que las cosas “plenas’ alcancen su verdadera plenitud. Asi Lao Tse dijo: “La gran
plenitud es como vacia; entonces esinagotable” (Lao-Tse, 1997).-

This entry was posted on Saturday, December 29th, 2018 at 1:20 pm and is filed under 8, Causas
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

Analytica del Sur -8/8- 14.01.2026


https://analyticadelsur.com.ar/category/8/
https://analyticadelsur.com.ar/category/causas/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/dialecticas-de-la-mirada-y-la-imagen-lo-que-vemos-lo-que-nos-mira-en-la-pintura-china-y-el-arte-contemporaneo/trackback/

	Analytica del Sur
	Dialécticas de la mirada y la imagen


