
1

Analytica del Sur - 1 / 8 - 14.01.2026

Analytica del Sur
Psicoanálisis y Crítica

Dialécticas de la mirada y la imagen
Mariana Rocca Gutierrez · Saturday, December 29th, 2018

La dicotomía vacío-lleno se manifiesta de diversos modos en el arte pictórico tradicional tanto de
Oriente como Occidente. A su vez, es notable cómo la cuestión del vacío (y su función ontológica)
atraviesa gran parte de las reflexiones teóricas en torno a las imágenes y a las producciones
estéticas y discursivas del arte contemporáneo. A los fines de este ensayo, se abordará la obra
minimalista The Black Box, producida por Tony Smith, analizada por George Didi-Huberman, que
sintetiza algunos de los aspectos fundamentales de la mecánica del vacío, el misterio y el secreto
característicos de la obra de arte contemporáneo, y donde a su vez resuena, o se puede trazar un
paralelismo, con la noción de vacío explorada por François Cheng, como principio activo y
significante en la filosofía y el arte chinos.

George Didi-Huberman retoma el concepto acuñado por Walter Benjamin en su obra el Libro de
los pasajes, para definir la imagen como una dialéctica en reposo: “No es que lo pasado arroje luz
sobre lo presente, o lo presente sobre lo pasado, si no que imagen es aquello donde lo que Ha sido
se une como un relámpago al Ahora en una constelación.” (Benjamin 2013, 479-480). Este
fragmento, del texto “cristal”, “enigmático” y “luminoso” escrito por Benjamin dice mucho acerca
de cómo la imagen se vuelve legible y cognoscible a partir de las condiciones históricas de su
singularidad (Didi-Huberman, 2015). En este más allá de las argucias sobre la primacía de lo
legible sobre lo visible o viceversa, podríamos situar también, el enfoque de Francois Cheng
desarrollado en su obra Vacío y Plenitud.

Este autor se propone indagar acerca del lugar central que asume el vacío, en tanto principio
dinamizador presente en todo el pensamiento y cosmología china. Si bien se dedica a analizar su
funcionamiento también en la escritura china, la dinámica del vacío en relación a la imagen, tiene
su máxima expresión en el arte pictórico. En su ensayo, Cheng expone el desarrollo que a lo largo
de quince siglos ha tenido la pintura china. No obstante, su estudio que no es de carácter histórico,
sino filosófico; explora el sistema de la pintura en relación con la filosofía taoísta a partir de la
noción de vacío.

Cheng desarrolla como núcleos conceptuales las nociones de filosofía en acción, vacío como signo,
y poética del lenguaje, profundamente imbricados en las diversas expresiones de la filosofía china.
Su enfoque, pretende aprender la pintura china como lenguaje constituido y captar en ella sus
principios de funcionamiento, por ello se trata más de un enfoque estructural que historicista, si
bien no ignora la existencia de una historia de la pintura china, que ha experimentado evoluciones
cronológicas, y que por consiguiente, implica que todos los hechos observados no habrían surgido
al mismo tiempo: “Porque a fin de cuentas, el arte pictórico chino, nacido en un contexto

https://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/dialecticas-de-la-mirada-y-la-imagen-lo-que-vemos-lo-que-nos-mira-en-la-pintura-china-y-el-arte-contemporaneo/


2

Analytica del Sur - 2 / 8 - 14.01.2026

específico, ha crecido como un árbol. Hundiendo sus raíces en una escritura ideográfica (que a
través de la caligrafía ha ensalzado el uso del pincel y favorecido la tendencia a transformar los
elementos de la naturaleza en signos), y refiriéndose a una cosmología definida, este arte ha
poseído de entrada sus condiciones de expansión, aunque algunas virtualidades no se hayan
revelado o realizado hasta mucho más tarde.” (Cheng, 58). Respecto de esto último, es posible
pensar estas imágenes pictóricas de la tradición china como imágenes dialécticas o imágenes en
movimiento, y a su vez interpretarlas a través de sus ecos y transparencias, según los términos
utilizados por Benjamin para explicar la tarea del traductor, homóloga o la tarea interpretativa
(Benjamin, 1971).

Con interpretar, se hace referencia a la propia tarea de François Cheng, quien se propone a lo largo
de este y otros trabajos, -La escritura poética china (2007) y Cinco meditaciones acerca de la
belleza (2007)- , evitar una extrapolación riesgosa de conceptos que atraviesan y son atravesados
por una cosmovisión en algunos aspectos tan alejada de la occidental. De este modo, trata de
traducir buscando el eco, que refiere a que el original reverbere en la traducción, y que sus ecos se
escuchen a partir de esa expresión de íntima relación entre leguajes (y universos) que constituye
toda traducción. La noción de transparencia, por su parte, remite a la necesidad de que la
traducción no oscurezca el original, si no que como un velo sugerente, haga más deseable y
evidente lo que deja entrever.

De algún modo, esa operación poética es el propósito de este ensayo, que intenta a través de sus
ecos y transparencias, dilucidar categorías que nacen en la entrañas de la cultura china, a las que
sin embargo, es posible aproximarse, bordeándolas, al trazar algunos paralelismos con el misterio y
el encriptamiento de la obra de arte contemporáneo, por ejemplo, y con la dinámica que establece
el casillero vacío desde el enfoque estructuralista. Retomando la noción de imagen dialéctica cabe
la pregunta: ¿Qué dice este fragmento, este prisma sobre el acontecer total? Es decir, qué puede
decir una imagen, tomada a partir sus singularidades, pensada en sus relaciones, en sus
movimientos, en sus intervalos, tal vez abierta a ser interpretada cada vez. Al concentrarse,
entonces, en el vacío como eje central del pensamiento chino y a su vez profundizar en su
singularidad, se descubre, también, en qué renueva, por su complejidad intrínseca, todas las
cuestiones a las que sirve de cristal (Didi-Huberman 2015,16).

François Cheng intenta establecer los datos fundamentales para una semiología china, en virtud de
una noción central y no obstante a menudo desatendida por ser central, como dijimos, la del vacío.
El vacío, así como la célebre dualidad ying- yang, se presenta como eje en el funcionamiento del
sistema de pensamiento chino. Su relevancia es insoslayable, ya que además del contenido
filosófico-religioso que implica, rige la mecánica de un conjunto de prácticas significantes, como
la pintura, la poesía, la música, el teatro y prácticas relativas al campo de lo fisiológico: las
representaciones del cuerpo en relación a la gimnasia Tai-jiquan y la acupuntura.

Desde esta óptica, el vacío es un elemento dinámico y activo, ligado en el pensamiento chino a la
idea de alientos vitales y al principio de la alternancia ying- yang. Constituye el lugar por
excelencia donde operan las transformaciones, donde lo lleno puede alcanzar su verdadera
plenitud: “En efecto, al introducir discontinuidad y reversibilidad en un sistema determinado,
permite que las unidades componentes del sistema superen su oposición rígida y el desarrollo en
sentido único, y ofrecen al mismo tiempo la posibilidad de un acceso totalizador al universo por
parte del hombre” (Cheng 2013, 68). Para abordar este concepto, es oportuno pensarlo como un
movimiento dialectico, en el sentido hegeliano. ¿Por qué?. Es en el vacío donde se encuentran los
opuestos, interactúan y cambian. Se halla en este ámbito, la identidad y la alteridad de las cosas, y



3

Analytica del Sur - 3 / 8 - 14.01.2026

en ese sentido, la interacción que alberga el vacío genera y es multiplicadora de sentidos. Tal vez,
como sucede con toda obra de calidad, su verdad se puede explicar por la relación que establece
con su contexto y su potencial apertura a nuevos sentidos.

¿Por qué lo que vemos delante nos mira adentro?, se pregunta Didi- Huberman, “Lo que vemos no
vale –no vive– a nuestros ojos más que por lo que nos mira”, continúa. Este autor analiza la
complejidad del acto de ver y la relación con los cuerpos –a saber, obras–. “Ineluctable, sin
embargo, es la escisión que separa en nosotros lo que vemos de los que nos mira. Por lo tanto,
habría que volver a partir de la paradoja en la que el acto de ver sólo se despliega al abrirse en
dos.” La paradoja reside en que hay una travesía física en el acto de ver, algo que pasa a través de
nuestros ojos. Esto recuerda, que ver no se piensa y no se siente, en última instancia, sino en una
experiencia del tacto (Didi-Huberman 2014,14). “Es preciso que nos acostumbremos”, escribe
Merleau-Ponty, “a pensar que todo lo visible está tallado en lo tangible, todo ser táctil prometido
en cierto modo a la visibilidad, y que hay, no sólo entre lo tocado y lo tocante, sino también entre
lo tangible y lo visible que está incrustado en el encaje, encabalgamiento” (Merleau-Ponty, 1970).
Como sí, al final de todo acto de ver hubiera siempre una experiencia táctil, una pared, un
obstáculo tal vez, calado, trabajado de vacíos. Es decir, este texto propone a su vez otra enseñanza:
debemos cerrar los ojos para ver, cuando ese acto remite, abre un vacío que nos mira, nos
concierne y, en algún sentido nos constituye.

La manera en que el arte minimalista, pone en juego la virtualidad del cubo, sigue siendo, al
respecto, ejemplar. En ese sentido, lo que propone la escultura minimalista es diametralmente
opuesto a la del cubismo, quienes se ocuparon de presentar vistas simultáneas sobre un solo plano.
Sin duda, es a partir de la obra de Tony Smith que deberíamos interrogar esta puesta en juego, no
sólo por su valor inaugural y la influencia que este pudo revestir para otros artistas
contemporáneos, sino además por su valor de parábola teórica que pone de relieve la idea misma
de su invención, en cuanto al relato de una poética. Georges Didi-Huberman en su texto Lo que
vemos, lo que nos mira, retoma el suceso de dicha invención del relato testimonial escrito por Tony
Smith en relación al proceso de creación de su obra: “Ya no podía dormir. Seguía viendo la caja
negra, como si la noche misma, frente a sus ojos abiertos, hubiera tomado las dimensiones íntimas
del objeto percibido en lo de su amigo. Como si el insomnio consistiera en querer abrazar la noche
según las dimensiones de un volumen negro desconcertante, problemático, demasiado pequeño o
demasiado grande, pero perfecto para eso (vale decir, perfecto para abrir el antro de lo que miraba
en lo que había visto).”(Didi-Huberman 2014,57) Algunos días después, el artista instalaba en un
lugar aislado, detrás de su casa, un modelo de cubo varias veces más grande, siempre en madera
negra, del fichero en cuestión que llamó la atención de su hija, quien con curiosidad le preguntó
qué era lo que había puesto tanto interés en esconder allí adentro.



4

Analytica del Sur - 4 / 8 - 14.01.2026

Esta obra, que fue producida en febrero de 1962, fue considerada por Tony Smith, aunque ya tenía
cincuenta años, como su primera obra, y fue titulada de un modo que podríamos nominar
tautológico, o al menos es lo que podría aparentar The Black Box. Cabe aclarar, que sobre todo lo
que distingue a Tony Smith de los minimalistas es su sentido del misterio. Sus piezas compactas,
pintadas de negro, con su impecable acabado mate, permanecen obstinadamente mudas ante las
preguntas. ¿Son antiguos monumentos, estelas funerarias, máquinas extraterrestres? Smith las
llamaba “presencias”, porque simplemente están ahí y existen sin más justificación. El espectador
permanece contemplándolas a la espera de que le revelen su secreto. Por otra parte, la geometría de
Smith casi nunca es previsible; mirando sus piezas desde un lado, no se puede adivinar qué aspecto
tendrán por el otro; hay que moverse alrededor para asistir a sus transformaciones.

Ahora bien, esta historia no termina aquí, si no que paradójicamente es aquí donde comienza, o
recomienza. Ya que el propio Smith realiza el segundo cubo, unas semanas más tarde, y decide
hacerlo a escala humana –un metro ochenta aproximadamente–. Ni bien se convoca esta
dimensión, remite  al volumen de una caja llamada féretro. Es así que se perfila la existencia de un
objeto, excesivamente simple y mínimo, en el que reside sin embargo su principio de complejidad,
debido a su capacidad latente de asociación. Así, demuestra Didi-Huberman que “la más simple
imagen, nunca es simple ni sabia como se dice atolondradamente de las imágenes. La más simple
imagen, en la medida en que sale a la luz como lo hizo el cubo de Tony Smith, no ofrece a la
captación algo que se agotaría en lo que se ve, y ni siquiera en lo que se dijese de lo que se ve.
Sugiere, que tal vez, la imagen no deba pensarse radicalmente si no más allá de la oposición
canónica de lo visible y lo legible.”(Didi-Huberman 2014, 61). La particularidad, el misterio y la
polisemia de la obra de Tony Smith, sea como fuere, escapa de entrada, a pesar de su simplicidad y
su especificidad formal, a la expresión tautológica, “segura de sí misma hasta el cinismo”, de lo
que vemos es lo que vemos. Se encuentra el espectador, aún por mínima que sea, ante una imagen
dialéctica, en tanto portadora de una latencia y de una energética. Se le exige al espectador
modificar su postura frente a ella, que dialectice la mirada de lo que ve en ella con lo que de ella lo
mira.

Entonces, si frente a éste, el ser se inquieta; ¿Cómo es posible que un simple cubo pueda llegar a
inquietar la capacidad de ver? Es aquí donde se puede dar una respuesta a partir de la noción de
juego, cuando el juego engendra, tal vez abriendo el vacío en su volumen, y abriendo de este modo
la dialéctica del juego visual.

Antes de extenderse en este aspecto, conviene regresar brevemente a la función del vacío/juego en



5

Analytica del Sur - 5 / 8 - 14.01.2026

el campo artístico desde el enfoque de Cheng. Por ejemplo, en el caso de las artes consideradas
mayores en la tradición china, como son la música, la poesía y la pintura, sin entrar en detalles,
señalar que en la interpretación musical el vacío se traduce por ciertos ritmos sincopados, pero ante
todo por el silencio: “al romper el desarrollo continuo, crea un espacio que permite a los sonidos
sobre pasarse y acceder a una especie de resonancia allende las resonancias. En la poesía, el vacío
se introduce mediante la supresión de ciertas palabras gramaticales, llamadas precisamente
palabras-vacío y mediante la institución, dentro de un poema, de una forma original: el paralelismo
(…)” (Cheng 2013, 69). Son estos procedimientos que debido a la discontinuidad y  la
reversibilidad que engendran en la progresión lineal y temporal del lenguaje, revelan el deseo del
poeta de crear una relación abierta de reciprocidad entre el sujeto y el mundo objetivo, de este
modo transforman el tiempo vivido en devenir.

Para este autor, sin embargo, es en la pintura (china) donde se manifiesta el vacío en su dimensión
más visible y completa. En la pintura se realiza el vacío como espacio de enlace entre el mundo de
lo visible y lo invisible. Los elementos definidos no son percibidos como elementos parciales,
opuestos e inmóviles. En la pintura, gracias al vacío que trastoca la perspectiva lineal, también se
puede producir la relación de devenir recíproco, entre el hombre y la naturaleza dentro de un
cuadro, y entre el espectador y el cuadro en su conjunto.

Con el propósito de profundizar en este concepto, es pertinente dilucidar la función que cumple el
vacío, como principio activo, a partir de la perspectiva de vacío o de casillero vacío acuñado por el
estructuralismo en occidente. En esta dirección, el estructuralismo no debe ser entendido como un
pensamiento que suprima al sujeto, sino que lo analiza y problematiza, redefiniéndolo,
transformando su problemática sin ignorarla ni suprimirla.

Esta función activa del vacío está íntimamente relacionada con la noción de filosofía en acción, ya
mencionada. La pintura en China es, en sentido estricto, una filosofía en acción: es vista como una
práctica sagrada, porque su objetivo es nada menos que la realización total del hombre, incluyendo
su parte inconsciente.”(Cheng,  2013:71)

Desde el estructuralismo, se denomina estructura a todo sistema abstracto o formalizable de
causalidad funcional, en el orden del lenguaje, de la sociedad y del psiquismo. En un comienzo, los
estructuralistas son funcionalistas, ya que afirman que la estructura funciona; en un segundo
momento pasan a señalar que lo que caracteriza a la estructura es el defecto, es decir, el hecho de
que no funciona de manera homogénea, no contradictoria, sin el resto. Los pensadores
estructuralistas, no creen en la posibilidad de objetivar la estructura o sistema de signos; lo que les
interesa desde el principio es el límite, la falta, el elemento vacío que comporta toda estructura, que
es lo que le permite funcionar. El quiebre de esta concepción implica la idea de que toda estructura
es una estructura descentrada, es decir, un sistema de diferencias, extendiéndose de este modo
hasta el infinito el campo y el juego de la significación. En ausencia de un centro o fundamento,
todo se vuelve discurso, entendido éste como totalidad relacional abierta.

Desde esta mirada de la teoría estructuralista, que se superpone con la concepción del vacío en el
Tao, la idea de cuadro o casillero vacío constituye, el elemento formal que permite la movilidad o
eficacia de las estructuras. En términos de Lao Tse se expresaría así: Treinta rayos convergen en el
buje: es este vacío lo que permite al carro cumplir su función. /Los cazos están hechos de barro
hueco: gracias a esta nada, cumplen su función. /Puertas y ventanas se horadan para crear una
alcoba, pero el valor de la alcoba estriba en su vacuidad. / Así, lo que es, sirve para ser poseído, y
lo que no es, para cumplir una función. (Lao Tse, 1997: 57)



6

Analytica del Sur - 6 / 8 - 14.01.2026

El vacío es “el signo de los signos” (Cheng, 2013: 135).  De modo tal que, “Lo sin forma es el
antepasado fundamental de los seres, como lo sin nota es el antecesor de las resonancias” 
(Cheng,   2013: 69). Estos ejemplos en el arte tienen su fundamento filosófico, pero también
semiológico, por lo que afirma Cheng: “más que como noción el vacío debe ser entendido como
signo. Signo privilegiado, puesto que, en un sistema determinado, es precisamente aquellos por lo
cual se definen como signos las demás unidades. Es decir, que fijemos la atención ante todo en su
rol funcional.” (Cheng 2013: 72)

Por otra parte, en el Seminario sobre La carta robada de Edgar Alan Poe, Jacques Lacan  pone de
manifiesto que la estructura envuelve un elemento paradójico, un significante u objeto=(x) que
recorre la estructura, el cual se halla siempre desplazado con relación a sí mismo, ya que tiene la
propiedad de no encontrarse en el lugar en que se lo busca, pero es hallado donde no se lo busca,
que nos remite a la definición de Lao Tse, “el sentido que puede expresarse no es el eterno, el
nombre que puede pronunciarse no es el eterno”. Este significante, símbolo de una ausencia,
estará y no estará allí donde está, pero permite definir la estructura a partir de la variación de las
relaciones. Punto siempre móvil que supone la ceguera, pero a partir del cual es posible el orden de
la estructura. Esta ausencia de cierre, esta carencia es lo que permite la acción a través de la cual se
constituye el sujeto, como ser de una falta, sin identidad, sujeto de identificaciones. Para Lacan la
estructura es siempre una estructura fallada, su cierre es imposible, pero esta falla estructural abre
la posibilidad de la intervención subjetiva, ya que es allí donde es posible la decisión del sujeto, lo
cual permite escapar a la determinación de la estructura.

La noción de juego en relación con la idea de casillero vacío es central. El juego es siempre juego
de ausencia y de presencia. El vacío permite el desplazamiento y la circulación a través de los
elementos y las relaciones, como de algún modo, sucede con The Black Box.

Desde la concepción oriental de vacío sucede algo homólogo, el vacío es sustancia, fluido,
completa de modo invisible la tríada entre los polos ying yang. Si bien en un principio, el vacío
formaba parte de una concepción global que era un intento de explicación tanto espiritual como
racional de universo, posteriormente, a pesar de los cambios que ha podido sufrir esta concepción,
siguió siendo un elemento primordial de la manera que tiene los chinos de comprender el mundo
objetivo.  “Convertido en una ‘clave´ para la vida práctica, el vacío no proporciona ya tanto una
explicación´, sino una comprensión y un entendimiento y finalmente una sabiduría que propone un
arte de vivir.” (Cheng, 2013: 73). Es una afirmación original y constante, de una visión de la vida
dinámica y a su vez totalizadora.

La idea de vacío, está presente desde un principio en la obra inicial del pensamiento chino, que es
el Libro de las Mutaciones. Ahora bien, los filósofos que hicieron del vacío el elemento central de
su sistema son los de la escuela taoísta, pero no es exclusivo de ellos. Lo esencial de este sistema
fue formulado, como ya vimos, por los dos fundadores de la escuela: Lao Tse y Zhuangzi (quien
vivió hacia fines del siglo IV a.c.). Más tarde, el vacío llegará a ser central en los grandes maestros
del budismo chan (zen), durante las dinastías Tang (s. VII-IX), y será retomando por los
neoconfucianos en su concepción cosmológica durante los Song (s.X-XIII).

A través de los textos de Lao Tsé y de Zhuangzi comprobamos una especie de confusión acerca del
estatuto de vacío. Se vincula al aliento (a su vez espíritu y materia, principio de vida y vida
encarnada), el vacío se percibe como perteneciente a dos reinos: noumenico y fenoménico.
Representa estado supremo de origen y es a su vez un elemento central en mecanismo del mundo
de las cosas. Por un lado, el vacío es el fundamento mismo de la ontología taoísta. Antes de cielo-



7

Analytica del Sur - 7 / 8 - 14.01.2026

tierra, es el no haber, la nada, el vacío. Tanto Lao Tse, como Zhuangzi, si bien el origen del
universo se designa por wu, “la nada”, “lo insignificante”, se emplea xu, cuando se trata de
describir el estado originario hacia el cual debe tender todo ser, como “vacío supremo”.

“El haber produce los diez mil seres, pero el haber es producido por la nada” (wu). LaoTse (cap
XL)

“Al principio, está la nada (wu); la nada no tiene nombre. De la nada nació el uno; el uno no tiene
forma.” Zhuangzi (cap. “Cielo y Tierra”)

“Quien alcanza su virtud primitiva se identifica con el origen del universo y, por él, con el vacio
(wu)”. Zhuangzi (Cap. “Cielo y Tierra”)

“El Tao se arraiga en su raíz que es el vacío” Zhuangzi (cap. “Continencia del corazón”)

El Tao, la Vía, tiene como origen el vacío. Respecto del vacío, el Tao tiene un contenido más
general, a veces representa el origen, otras una manifestación del vacío, y abarca todo el universo
en general que le es inmanente. De este modo describe Lao Tze el Tao, como manifestación del
vacío:

“Se mira sin ver y se le llama Invisible; se escucha sin oír y se le llama Inaudible; se palpa sin
tocar y se le llama Intangible; tres cosas inexplicables que, al confundirse hacen la unidad. Su
arriba no es luminoso; su abajo no es tenebroso. Serpentea indefinida e indistintamente hasta el
retorno de la no-cosa…Se le califica de forma de lo que no tiene forma y de imagen de lo que no
es imagen (…)” (LaoTse, cap. XIV)

Cabe en este punto aclarar que las reflexiones de François Cheng, fueron fundamentales para el
desarrollo de la teoría de Jacques Lacan. Cheng y Lacan, se conocieron en Francia y fueron
amigos, y las investigaciones de Lacan en torno al valor del significante confluyeron naturalmente
con la teoría de palabras llenas y palabras vacías o muertas que Cheng elaboró al analizar la
escritura poética china. El sueño tiene la estructura de una frase, decía Lacan en su estilo
enigmático que armonizaba con el de Cheng cuando éste comentaba aspectos de la escritura
poética china: el ritmo desempeña una función primordial, ya que indica la forma en que se
agrupan las palabras y permite decidir cuál es su verdadero sentido.  Lacan vio una clave de sus
teorías en los estilizados ideogramas chinos. La forma genera sentidos inesperados. La forma, debe
subrayarse una vez más, arrastra por añadidura el contenido y no al revés, como antes se creía. La
poesía china es eminentemente metafórica. Este modo de funcionamiento de la lengua china, en
especial de la poética; el lenguaje y el vacío forman parte de este mismo sistema, en el que
confluyeron los dos pensadores.

Lacan leyó con atención a los poetas chinos y en ellos, trabajando en conjunto con Cheng, observó
que los ideogramas generan sentido en los versos. Algo análogo sucede en el diván del analista.
Simples sonidos evocan situaciones más complejas que trascienden ampliamente las palabras
pronunciadas, podríamos hablar de resonancias.

El vacío pasa a ser un signo; es origen y elemento central en el surgimiento de «las diez mil cosas»
del mundo. La pincelada del calígrafo o del artista acaba diciendo mucho más de lo que se había
propuesto. Lo dicho se traduce en un malentendido eterno. ¿Por qué? Porque una palabra no revela
claramente su sentido (por ejemplo, la voz china dao o tao no refiere sólo al camino aludido). Más
bien conduce a otras voces en una cadena lingüística así como un sentido conduce a otros. Sólo hay



8

Analytica del Sur - 8 / 8 - 14.01.2026

algo nuevo en el significado cuando hay algo también nuevo en el significante. El sujeto que habla
no es amo y señor de lo que dice. En los hechos, termina diciendo más de lo que quiere. Termina
expresando (siempre) otra cosa. Cada uno de nosotros es hablado por la lengua. El oficio propio
del analista es escuchar al analizante casi como si hablara a través de ideogramas chinos: diciendo
mucho más allá de lo que dice. Interpretar es escuchar al sujeto no en lo que él cree pronunciar sino
en el deseo que fluye a través del significante que por algún motivo eligió.

Sabemos que toda estructura es un sistema de diferencias que se construye discursivamente, pero al
mismo tiempo la posibilidad del sistema es equivalente a la posibilidad de sus límites. Todo límite
presupone, entonces, una exclusión. Todo sistema se estructura, en consecuencia, a partir de una
imposibilidad radical, por tanto ninguna positividad es plena, y es sólo a partir de la exclusión que
un sistema se funda como tal. Por su parte, Ernesto Laclau concluye entonces que “puede haber
significantes vacíos dentro del campo de la significación porque todo sistema significativo está
estructurado en torno a un lugar vacío que resulta de la imposibilidad de producir un objeto que es,
sin embargo, requerido por la sistematicidad del sistema”. (Laclau, 2004)

 

Concluyendo, es pertinente regresar a la imagen dialéctica que aportaba en Benjamin, el concepto
de una imagen capaz de recordarse, sin imitar, capaz de volver a poner en juego. La fuerza de esta
idea es aplicable a la caja negra como representación, en su dimensión misteriosa. En ese sentido,
se podrá afirmar que los cubos negros de Tony Smith se ofrecen como imágenes dialécticas; su
simplicidad visual dialoga sin cesar con un trabajo elaborado de la lengua y el pensamiento. Existe
un anacronismo esencial implicado por esta dialéctica, que hace de la memoria no una sustancia
que retiene, que sabe lo que atesora, sino una instancia que pierde: “juega porque sabe en primer
lugar que nunca sabrá por completo lo que atesora. Se convierte por eso en la operación misma de
un deseo, es decir de una nueva puesta en juego perpetua, “viviente” (quiero decir inquieta), de la
perdida.” (Didi-Huberman 2014: 76). Se comprende entonces que la “presencia” de la que habla
Tony Smith designaba en realidad la dialéctica – la doble distancia – del lugar para decir está ahí y
el lugar para decir está perdido. Están ahí, pero aquello a lo que aluden visualmente vuelve de
lejos, va y viene, nos mira desde allí.

Desde la concepción china podríamos decir que la noción de vacío participa de lo fenoménico;
desempeña una función en los distintos ámbitos del mundo material. Concebido como sustancia, se
discierne dentro de todas las cosas, en el seno de sus mutaciones. El vacío tiende hacia la plenitud.
Permite que las cosas “plenas” alcancen su verdadera plenitud. Así Lao Tse dijo: “La gran
plenitud es como vacía; entonces es inagotable” (Lao-Tse, 1997).-

This entry was posted on Saturday, December 29th, 2018 at 1:20 pm and is filed under 8, Causas
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

https://analyticadelsur.com.ar/category/8/
https://analyticadelsur.com.ar/category/causas/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/dialecticas-de-la-mirada-y-la-imagen-lo-que-vemos-lo-que-nos-mira-en-la-pintura-china-y-el-arte-contemporaneo/trackback/

	Analytica del Sur
	Dialécticas de la mirada y la imagen


