Analytica del Sur

Psicoandlisisy Critica

Derivas del estructuralismo en la antropologia de hoy
Brigida Renoldi - Monday, December 18th, 2023

Desmonte, Zygmunt Kowalski, |G: @centenariokowal ski

Buenas tardes, en primer lugar quiero agradecer a Christian Gémez y a Julia Pernialainvitacion y,
en segundo lugar, festejar el encuentro en estas Jornadas que ya son tradicion. Estoy muy contenta
también de volver a estar aqui con ustedes, ya que por segunda vez visito la Asociacion en un
espacio abierto de didogo, muy interesante, que me produce resonancias desde que comenzaron
las exposiciones. En mi caso, que vengo de la antropologia, encuentro parentesco con lo que he
escuchado, hay filiaciones intel ectual es, mundos compartidos en cuanto a los instrumentos tedricos
gue utilizamos para pensar quiénes somosy |o que hacemos.

Hoy me invitaron a hablar del lugar que el estructuralismo ocupa en la antropologia
contemporénea. Y, paratrazar la continuidad entre lo que voy a compartirlesy el momento en el
gue me toca hacerlo, me interesa recuperar las presentaciones anteriores. Tanto lo que comentaba
Aldana Macena, relacionado a proceso de “desconstruccion”, propuesto por Jacques Derrida, (y a

Analytica del Sur -1/5- 26.12.2025


http://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/brigida-renoldi/
https://www.instagram.com/centenariokowalski/

como se viene trabajando en torno a esta idea desde adentro), como la preocupacién que plantea
Mara Vacchetta con respecto a qué es |o que define si hacemos 0 ho hacemos ciencia, me interpela
Con respecto a la condicidn de “ciencia’ creo que me pondria de su lado, pero no desde el
psicoandlisis, desde la antropologia: “ese discurso homogeneizante y cientificista continta bajo el
espectro de un concepto de Ciencia que sigue adherido a las ciencias naturales, experimentales,
naturalistas’, diria. Si bien estos paradigmas sostienen a las ciencias modernas, hoy en dia puede
no ser tan relevante encuadrar en la ciencia o no encuadrar en la ciencia, si es que la vamos a
definir asi. Lo que tenemos que ensanchar son “précticas de conocimiento” y modos de “saber
hacer” informados por lo que existe en el mundo, mas allé de la iconografia que nos presenta a
Europa y Estados Unidos de América como todo lo que esta bien y debe ser deseable. Te
acompario Mara en esa disputa por el derecho a ser, a pensar y a conocer, desde otros lugares y
desde otras epistemol ogias.

Volviendo a lo que me convoca en esta reunion quisiera comentar estas “Derivas del
estructuralismo en antropologia’, recuperando el profundo y original romance que hay entre la
antropologia y el psicoandlisis, principalmente pensando en como se han complementado en
cuanto a diferentes formas de conocimientos e investigaciones. Desde Sigmund Freud hasta Claude
Lévi- Strauss resuenan para ambas disciplinas y son marcantes para |lo que se conoce como

estructuralismo en Antropologia

L évi- Strauss, como algunos de ustedes saben, fue un filésofo y etndlogo judio que naci6 en 1908
en Bélgicay muri6 en 2009 en Paris. Vivié muchos afios y tiene una trayectoria interesante que
empieza adoptando el abordaje propuesto por el lingtista Ferdinand de Saussure. Luego de su
exilio en Estados Unidos por causa de la ocupacion nazi en Francia, tras conocer a Roman
Jakobson y habiendo ya pasado por Brasil donde realizé trabajo de campo etnogréfico en
comunidades indigenas amazonicas, adopta el estructuralismo linguistico para analizar el
parentesco y los mitos desde la antropologia. Produce varios libros importantes, entre ellos los que
ordenan su propuesta innovadora: Las estructuras elementales del parentesco en el '49, El
totemismo en la actualidad en el * 62, Antropologia Estructural '58 y El pensamiento salvaje en €l
'62 . Es ali donde toma de Saussure sus andlisis de lalengua y laidea de estructura, relacionada
con los conceptos de significante y significado que componen el signo lingdistico. Observa el
modo en gue la lengua se propone como un sistema ordenado por elementos relacionados y que
permiten la comunicacién. Lévi-Strauss tenia un gusto especial por contemplar los entornos y
cuando observaba los jardines pensaba que detras de todo ese caos que es la exuberancia de la
naturaleza, hay un orden interno que lo hace inteligible, un orden secreto, como en toda coleccion.
Podemos mirar una coleccion y notar que podria estar hecha de cualquier otra manera. Sin
embargo, el hecho de darle un orden jerarquiza los elementos, de modo que la coleccion descansa
en fundamentos, nunca es arbitraria. En este sentido afirmaba que cualquier clasificacion es un
ordenamiento del caos. El orden no esta en la cosa ni en el fendmeno, sino que es atribuido para
tornar inteligible e mundo.

En El pensamiento salvaje afirma que la oposicion entre naturaleza y cultura es central para definir
lo que va a sostener en otras obras. Con relacion a Las estructuras elementales del parentesco
sefiadlalaimportancia del pasgje de la naturaleza a la cultura. ¢COmo se produce este pasaje en sus
términos? A través del procedimiento por el cual e nucleo reproductivo, llamado familia, instituye
la prohibicion del incesto. Esto quiere decir gque sus componentes humanos no podran tener sexo ni
reproducirse con personas internas a esa unidad. Se trata de instituir unaley através del lenguaje,
es decir, algo es comunicado como una prohibicion e impulsa otra ley que promueve la busqueda
del partenaire en otro ambito: laley de la exogamia. Estas dos reglas bésicas, segun L évi-Strauss,

Analytica del Sur -2/5- 26.12.2025



marcan el pasaje del universo natural, en el que se inscriben los animales -que, aun teniendo
sociedad, no tienen cultura pues no tienen lenguagje-, a universo cultural. Tales prohibiciones son
las que permiten la constitucién de la cultura en las sociedades humanas, promoviendo reglas que
hacen posible fundar y mantener las relaciones sociales.

Laideade que la oposicion entre naturaleza'y cultura es un dualismo constitutivo de toda sociedad
permanece durante mucho tiempo. La distincion naturaleza/cultura como universal se vera
cuestionada por el resultado de los estudios realizados con las sociedades amazonicas que
reconocen gque esa distincion no existe tal como la estamos pensando en occidente. Esto produce un
giro importante en el estructuralismo antropol 6gico, que es incluso originado por €l propio Lévi-
Strauss, ya que en Las mitoldgicas él mismo cuestiona la oposiciéon como interexcluyente
afirmando que entre los dos términos identificados en el dualismo hay un tercer término que es la
“relacion”. Asi, la cuestion que atraviesa esa obra, es como se va a definir y a defender la posicion
de los tres términos.

Laidea es retomada por varios antropdlogos luego. Pero, principal mente por uno gque marcara una
tendencia importante contemporénea: Eduardo Viveiros de Castro, un antropdélogo brasilefio que,
inspirado en una obra producida por Tania Stolze Lima, antropdloga del Museo Nacional de
Antropologia de la Universidad Federal de Rio de Janeiro que se formo con él, aporta material
etnogréafico en esa direccion afirmando que los indigenas con quienes trabaja no consideran la
naturaleza como la consideramos nosotros, tienen otra perspectiva, otra idea de lo que es, estan
situados de otra manera frente a esas manifestaciones fenomenoldgicas. Alli comienza el didlogo
con aportes relevantes que hizo Philippe Descola, quien propone un reordenamiento de algunos
conceptos tradicionales en la antropologia, entre los que recupera cuatro tipos de ontologia:
totemismo, analogismo, naturalismo y animismo; estos Ultimos tendran un desarrollo especial.

La clasificacion propone que la relacion animismo-naturalismo podria manifestarse de modo
inverso a como se supuso que se daba en sociedades humanas. El naturalismo define la
preponderancia de la materia, entiende que los seres tienen el mismo cuerpo, es decir todos
pertenecemos a un universo material, natural y fisico de los animales, somos animales en principio,
pero nosotros como seres humanos estamos en la clspide, porque tenemos lenguaje, culturay otros
atributos que nos hacen distintos y superiores al resto de los animales, y tenemos alma, a diferencia
de los animales. Lo que se comparte es lafisicalidad y 1o que marcaria la distincién seria el ama,
el interior. Esta es laforma en la que Occidente ha construido la vision que tenemos del dualismo
natural eza—cultura que no se reflgjaba en los casos amazoni cos.

En este sentido, lo que se reivindicaba era la existencia del animismo dentro de estas sociedades
gue consideraban seres humanos a todos |os seres existentes. La afirmacion que suele recuperarse
de las propias comunidades indigenas es que en el principio todos eran gente, todos eran personas.
Con el paso del tiempo -y esto se puede constatar en 10os mitos que se recabaron y analizaron,
aunque también lo resaltan los andlisis del totemismo-, siendo todos personas, fuimos derivando en
animales y en humanos. Esta cuestion pone en crisis la epistemol ogia que sostiene y sostenia el
principal dualismo de naturaleza y cultura, tal como habia sido sostenido. Es entonces cuando se
plantea el concepto de “perspectivismo amerindio”, que recupera Tania Stolze Lima de su trabajo
de campo con el pueblo amazénico Y udja, que Eduardo Viveiros de Castro tomay desarrolla. Al
hacerlo, produce a su vez un impacto muy importante en otras apreciaciones en €l resto del mundo
y aca abro un paréntesis para dialogar con la exposicion de Mara Vacchetta, sefialando que nuestro
investigador latinoamericano, Viveiros de Casto, ha conseguido impactar en las teorias
prevalecientes en Estados Unidos y Europa provocando lo que se llamo “giro ontolégico”. Laidea

Analytica del Sur -3/5- 26.12.2025



de giro ontol 6gico, a partir del insight sobre el perspectivismo, fue definida por € propio Viveiros
de Castro como una “concepcion indigena segiin la cual el modo en gque los seres humanos ven a
los animales y a otras subjetividades que pueblan el universo es radicalmente distinto al modo en
gue esos seres ven a los humanos y se ven a si mismos’. En cierto sentido, el perspectivismo
amerindio podria considerarse una forma invertida a la occidental y moderna, que establece la
naturaleza como algo dado, que esta alli, afuera, que podemos tocar y manipular, y la cultura de
este lado, que contiene alos sujetos, el sujeto estd acay el objeto esta ald, y hay un transito por €l
cual uno va desde la subjetividad hacia la objetividad produciendo un conocimiento que puede
enmarcarse segun los métodos mas o menos cientificos. La idea viene a poner en primer plano
todas las culturas “otras’, que no son la occidental. Inclusive podemos cuestionar si esa cultura
occidental y moderna que nos define hoy aqui se manifiesta del mismo modo que lo ha hecho en
Europa (Dipesh Chakrabarty en su libro Al margen de Europa cuestiona la homogeneidad que sele
atribuye y el modo en que Occidente se constituye como narrativa hegemonica, mas gue como
realidad ontol6gica). Esto o podemos pensar porque sblo con girar la cabeza encontramos otros
universos, encontramos otros “otros’ muy divergentes a aquellos que se supone son los individuos
racionales, etc.

Incluso més temprano en una de las mesas se hablaba de esto, y |a idea de sujeto barrado en el
psicoandlisis evoca también las discusiones post-estructualistas que les comparto. Se trata del
concepto “dividuo”, un concepto que aportan Marilyn Strathern y Roy Wagner. Ella hace un
estudio en Melanesiay dice: ¢individuo? ¢Qué es o que no se divide? Acalo Unico que veo son
fragmentos, partes, son dividualidades, es decir no hay un individuo que no se divida en nada, por
el contrario.

Hagamos el experimento de mirarnos a nosotros con la misma mirada con que estamos mirando a
ese otro, radicalmente distinto. El efecto de reflexividad producido hacia dentro nuestro nos
permitiraver si somos ese “ occidente moderno” que nos estamos creyendo que somosy, a partir de
alli, intentemos considerar y contemplar la importancia de la “diferencia’. Aca es donde toma
protagonismo la nocién de “diferencia’, estructurante para el pensamiento postestructuralista,
valgalaredundanciay la contradiccién, y que se va a sustentar en obras remotas y desconocidas o
poco prestigiosas en su época como la de Gabriel Tarde, o la de Georg Simmel, por g emplo.
Mientras el reconocimiento era para Emile Durkheim, en Francia, y para Max Weber en Alemania,
gue fueron exitosos, Tarde y Simmel, eran esos pobres delirantes gue nunca hacian platay no
alcanzaban |a fama porgue no aportaban nada al conocimiento hegemonico. Los planteamientos
tedricos de Gabriel Tarde, sobre todo en Monadologia y Sociologia, fueron a reivindicarse mucho
después. Es hoy que se lo reconoce alaluz de las criticas a estructuralismo. Y Tarde lo que decia
es: lo Unico constante y lo Unico comun que hay es la diferencia, “ser es diferir”. Esto me parece
significativo para pensarnos hoy a nosotros mismos y para identificar qué parametros estamos
usando para concebir la “alteridad”. Quiero sefialar que “alteridad” no es un concepto que me
agrade, porque viene de la mano del de “identidad” como su opuesto, que ya es altamente
problemético cuando pensamos que “identidad” es tomado de la matematica, que significa que ago
esigua asi mismoy dealli se derivaria que puede considerarse a alguien como propio o igual a si
mismo, cuando en realidad todo |o que se observa en la vida real son secuencias de diferenciay
variaciones: nadie permanece igual a si mismo, porque e si mismo deviene en el curso de lavida.
Excepto para el Estado, que produce identidades para la gestion de poblaciones, tal como o
observa Michel Foucault. Pero con esta discusion ya entramos en otro plano de la filosofiay de la
politica que no tenemos tiempo de abordar ahora.

En sintesisy muy velozmente traté de acercarles una discusion bastante densa pero que, aungue de

Analytica del Sur -4/5- 26.12.2025



modo superficial, da una idea acerca del estado actual de la antropologia luego del desarrollo
marcante del estructuralismo y de todos los pensadores que vinieron a analizar las obras que
resultaron de su paradigma.

Muchas gracias.

(*)Version revisada por la autora, de su intervencion en las XVIII Jornadas Anuales de La
Asociacion de Psicoandlisis de Misiones. Posadas, 10 de noviembre de 2023.
Desgrabacion y establecimiento: Claudia Fernandez

This entry was posted on Monday, December 18th, 2023 at 10:42 am and is filed under 13, Causas
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

Analytica del Sur -5/5- 26.12.2025


https://analyticadelsur.com.ar/category/13/
https://analyticadelsur.com.ar/category/causas/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/brigida-renoldi/trackback/

	Analytica del Sur
	Derivas del estructuralismo en la antropología de hoy


