
1

Analytica del Sur - 1 / 5 - 26.12.2025

Analytica del Sur
Psicoanálisis y Crítica

Derivas del estructuralismo en la antropología de hoy
Brígida Renoldi · Monday, December 18th, 2023

Desmonte, Zygmunt Kowalski, IG: @centenariokowalski

 

Buenas tardes, en primer lugar quiero agradecer a Christian Gómez y a Julia Pernía la invitación y,
en segundo lugar, festejar el encuentro en estas Jornadas que ya son tradición. Estoy muy contenta
también de volver a estar aquí con ustedes, ya que por segunda vez visito la Asociación en un
espacio abierto de diálogo, muy interesante, que me produce resonancias desde que comenzaron
las exposiciones. En mi caso, que vengo de la antropología, encuentro parentesco con lo que he
escuchado, hay filiaciones intelectuales, mundos compartidos en cuanto a los instrumentos teóricos
que utilizamos para pensar quiénes somos y lo que hacemos.

Hoy me invitaron a hablar del lugar que el estructuralismo ocupa en la antropología
contemporánea. Y, para trazar la continuidad entre lo que voy a compartirles y el momento en el
que me toca hacerlo, me interesa recuperar las presentaciones anteriores. Tanto lo que comentaba
Aldana Macena, relacionado al proceso de “desconstrucción”, propuesto por Jacques Derrida, (y a

http://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/brigida-renoldi/
https://www.instagram.com/centenariokowalski/


2

Analytica del Sur - 2 / 5 - 26.12.2025

cómo se viene trabajando en torno a esta idea desde adentro), como la preocupación que plantea
Mara Vacchetta con respecto a qué es lo que define si hacemos o no hacemos ciencia, me interpela.
Con respecto a la condición de “ciencia” creo que me pondría de su lado, pero no desde el
psicoanálisis, desde la antropología: “ese discurso homogeneizante y cientificista continúa bajo el
espectro de un concepto de Ciencia que sigue adherido a las ciencias naturales, experimentales,
naturalistas”, diría. Si bien estos paradigmas sostienen a las ciencias modernas, hoy en día puede
no ser tan relevante encuadrar en la ciencia o no encuadrar en la ciencia, si es que la vamos a
definir así. Lo que tenemos que ensanchar son “prácticas de conocimiento” y modos de “saber
hacer” informados por lo que existe en el mundo, más allá de la iconografía que nos presenta a
Europa y Estados Unidos de América como todo lo que está bien y debe ser deseable. Te
acompaño Mara en esa disputa por el derecho a ser, a pensar y a conocer, desde otros lugares y
desde otras epistemologías.

Volviendo a lo que me convoca en esta reunión quisiera comentar estas “Derivas del
estructuralismo en antropología”, recuperando el profundo y original romance que hay entre la
antropología y el psicoanálisis, principalmente pensando en cómo se han complementado en
cuanto a diferentes formas de conocimientos e investigaciones. Desde Sigmund Freud hasta Claude
Lévi- Strauss resuenan para ambas disciplinas y son marcantes para lo que se conoce como 
estructuralismo en Antropología.

Lévi- Strauss, como algunos de ustedes saben, fue un filósofo y etnólogo judío que nació en 1908
en Bélgica y murió en 2009 en París. Vivió muchos años y tiene una trayectoria interesante que
empieza adoptando el abordaje propuesto por el lingüista Ferdinand de Saussure. Luego de su
exilio en Estados Unidos por causa de la ocupación nazi en Francia,  tras conocer a Roman
Jakobson y habiendo ya pasado por Brasil donde realizó trabajo de campo etnográfico en
comunidades indígenas amazónicas, adopta el estructuralismo lingüístico para analizar el
parentesco y los mitos desde la antropología. Produce varios libros importantes, entre ellos los que
ordenan su propuesta innovadora: Las estructuras elementales del parentesco en el ’49, El
totemismo en la actualidad en el ’62, Antropología Estructural ’58 y El pensamiento salvaje en el
’62 . Es allí donde toma de Saussure sus análisis de la lengua y la idea de estructura, relacionada
con los conceptos de significante y significado que componen el signo lingüístico. Observa el
modo en que la lengua se propone como un sistema ordenado por elementos relacionados y que
permiten la comunicación. Lévi-Strauss tenía un gusto especial por contemplar los entornos y
cuando observaba los jardines pensaba que detrás de todo ese caos que es la exuberancia de la
naturaleza, hay un orden interno que lo hace inteligible, un orden secreto, como en toda colección.
Podemos mirar una colección y notar que podría estar hecha de cualquier otra manera. Sin
embargo, el hecho de darle un orden jerarquiza los elementos, de modo que la colección descansa
en fundamentos, nunca es arbitraria. En este sentido afirmaba que cualquier clasificación es un
ordenamiento del caos. El orden no está en la cosa ni en el fenómeno, sino que es atribuido para
tornar inteligible el mundo.

En El pensamiento salvaje afirma que la oposición entre naturaleza y cultura es central para definir
lo que va a sostener en otras obras. Con relación a Las estructuras elementales del parentesco
señala la importancia del pasaje de la naturaleza a la cultura. ¿Cómo se produce este pasaje en sus
términos? A través del procedimiento por el cual el núcleo reproductivo, llamado familia, instituye
la prohibición del incesto. Esto quiere decir que sus componentes humanos no podrán tener sexo ni
reproducirse con personas internas a esa unidad. Se trata de instituir una ley a través del lenguaje,
es decir, algo es comunicado como una prohibición e impulsa otra ley que promueve la búsqueda
del partenaire en otro ámbito: la ley de la exogamia. Estas dos reglas básicas, según Lévi-Strauss,



3

Analytica del Sur - 3 / 5 - 26.12.2025

marcan el pasaje del universo natural, en el que se inscriben los animales -que, aun teniendo
sociedad, no tienen cultura pues no tienen lenguaje-, al universo cultural. Tales prohibiciones son
las que permiten la constitución de la cultura en las sociedades humanas, promoviendo reglas que
hacen posible fundar y mantener las relaciones sociales.

La idea de que la oposición entre naturaleza y cultura es un dualismo constitutivo de toda sociedad
permanece durante mucho tiempo. La distinción naturaleza/cultura como universal se verá
cuestionada por el resultado de los estudios realizados con las sociedades amazónicas que
reconocen que esa distinción no existe tal como la estamos pensando en occidente. Esto produce un
giro importante en el estructuralismo antropológico, que es incluso originado por el propio Lévi-
Strauss, ya que en Las mitológicas él mismo cuestiona la oposición como interexcluyente
afirmando que entre los dos términos identificados en el dualismo hay un tercer término que es la
“relación”. Así, la cuestión que atraviesa esa obra, es cómo se va a definir y a defender la posición
de los tres términos.

La idea es retomada por varios antropólogos luego. Pero, principalmente por uno que marcará una
tendencia importante contemporánea: Eduardo Viveiros de Castro, un antropólogo brasileño que,
inspirado en una obra producida por Tania Stolze Lima, antropóloga del Museo Nacional de
Antropología de la Universidad Federal de Río de Janeiro que se formó con él, aporta material
etnográfico en esa dirección afirmando que los indígenas con quienes trabaja no consideran la
naturaleza como la consideramos nosotros, tienen otra perspectiva, otra idea de lo que es, están
situados de otra manera frente a esas manifestaciones fenomenológicas. Allí comienza el diálogo
con aportes relevantes que hizo Philippe Descola, quien propone un reordenamiento de algunos
conceptos tradicionales en la antropología, entre los que recupera cuatro tipos de ontología:
totemismo, analogismo, naturalismo y animismo; estos últimos tendrán un desarrollo especial.

La clasificación propone que la relación animismo-naturalismo podría manifestarse de modo
inverso a cómo se supuso que se daba en sociedades humanas. El naturalismo define la
preponderancia de la materia, entiende que los seres tienen el mismo cuerpo, es decir todos
pertenecemos a un universo material, natural y físico de los animales, somos animales en principio,
pero nosotros como seres humanos estamos en la cúspide, porque tenemos lenguaje, cultura y otros
atributos que nos hacen distintos y superiores al resto de los animales, y tenemos alma, a diferencia
de los animales. Lo que se comparte es la fisicalidad y lo que marcaría la distinción sería el alma,
el interior. Esta es la forma en la que Occidente ha construido la visión que tenemos del dualismo
naturaleza–cultura que no se reflejaba en los casos amazónicos.

En este sentido, lo que se reivindicaba era la existencia del animismo dentro de estas sociedades
que consideraban seres humanos a todos los seres existentes. La afirmación que suele recuperarse
de las propias comunidades indígenas es que en el principio todos eran gente, todos eran personas.
Con el paso del tiempo -y esto se puede constatar en los mitos que se recabaron y analizaron,
aunque también lo resaltan los análisis del totemismo-, siendo todos personas, fuimos derivando en
animales y en humanos. Esta cuestión pone en crisis la epistemología que sostiene y sostenía el
principal dualismo de naturaleza y cultura, tal como había sido sostenido. Es entonces cuando se
plantea el concepto de “perspectivismo amerindio”, que recupera Tania Stolze Lima de su trabajo
de campo con el pueblo amazónico Yudja, que Eduardo Viveiros de Castro toma y desarrolla. Al
hacerlo, produce a su vez un impacto muy importante en otras apreciaciones en el resto del mundo
y acá abro un paréntesis para dialogar con la exposición de Mara Vacchetta, señalando que nuestro
investigador latinoamericano, Viveiros de Casto, ha conseguido impactar en las teorías
prevalecientes en Estados Unidos y Europa provocando lo que se llamó “giro ontológico”. La idea



4

Analytica del Sur - 4 / 5 - 26.12.2025

de giro ontológico, a partir del insight sobre el perspectivismo, fue definida por el propio Viveiros
de Castro como una “concepción indígena según la cual el modo en que los seres humanos ven a
los animales y a otras subjetividades que pueblan el universo es radicalmente distinto al modo en
que esos seres ven a los humanos y se ven a sí mismos”. En cierto sentido, el perspectivismo
amerindio podría considerarse una forma invertida a la occidental y moderna, que establece la
naturaleza como algo dado, que está allí, afuera, que podemos tocar y manipular, y la cultura de
este lado, que contiene a los sujetos, el sujeto está acá y el objeto está allá, y hay un tránsito por el
cual uno va desde la subjetividad hacia la objetividad produciendo un conocimiento que puede
enmarcarse según los métodos más o menos científicos. La idea viene a poner en primer plano
todas las culturas “otras”, que no son la occidental. Inclusive podemos cuestionar si esa cultura
occidental y moderna que nos define hoy aquí se manifiesta del mismo modo que lo ha hecho en
Europa (Dipesh Chakrabarty en su libro Al margen de Europa cuestiona la homogeneidad que se le
atribuye y el modo en que Occidente se constituye como narrativa hegemónica, más que como
realidad ontológica). Esto lo podemos pensar porque sólo con girar la cabeza encontramos otros
universos, encontramos otros “otros” muy divergentes a aquellos que se supone son los individuos
racionales, etc.

Incluso más temprano en una de las mesas se hablaba de esto, y la idea de sujeto barrado en el
psicoanálisis evoca también las discusiones post-estructualistas que les comparto. Se trata del
concepto “dividuo”, un concepto que aportan Marilyn Strathern y Roy Wagner. Ella hace un
estudio en Melanesia y dice: ¿individuo? ¿Qué es lo que no se divide? Acá lo único que veo son
fragmentos, partes, son dividualidades, es decir no hay un individuo que no se divida en nada, por
el contrario.

Hagamos el experimento de mirarnos a nosotros con la misma mirada con que estamos mirando a
ese otro, radicalmente distinto. El efecto de reflexividad producido hacia dentro nuestro nos
permitirá ver si somos ese “occidente moderno” que nos estamos creyendo que somos y, a partir de
allí, intentemos considerar y contemplar la importancia de la “diferencia”. Acá es donde toma
protagonismo la noción de “diferencia”, estructurante para el pensamiento postestructuralista,
valga la redundancia y la contradicción, y que se va a sustentar en obras remotas y desconocidas o
poco prestigiosas en su época como la de Gabriel Tarde, o la de Georg Simmel, por ejemplo.
Mientras el reconocimiento era para Emile Durkheim, en Francia, y para Max Weber en Alemania,
que fueron exitosos, Tarde y Simmel, eran esos pobres delirantes que nunca hacían plata y no
alcanzaban la fama porque no aportaban nada al conocimiento hegemónico. Los planteamientos
teóricos de Gabriel Tarde, sobre todo en Monadología y Sociología, fueron a reivindicarse mucho
después. Es hoy que se lo reconoce a la luz de las críticas al estructuralismo. Y Tarde lo que decía
es: lo único constante y lo único común que hay es la diferencia, “ser es diferir”. Esto me parece
significativo para pensarnos hoy a nosotros mismos y para identificar qué parámetros estamos
usando para concebir la “alteridad”. Quiero señalar que “alteridad” no es un concepto que me
agrade, porque viene de la mano del de “identidad” como su opuesto, que ya es altamente
problemático cuando pensamos que “identidad” es tomado de la matemática, que significa que algo
es igual a sí mismo y de allí se derivaría que puede considerarse a alguien como propio o igual a sí
mismo, cuando en realidad todo lo que se observa en la vida real son secuencias de diferencia y
variaciones: nadie permanece igual a sí mismo, porque el sí mismo deviene en el curso de la vida.
Excepto para el Estado, que produce identidades para la gestión de poblaciones, tal como lo
observa Michel Foucault. Pero con esta discusión ya entramos en otro plano de la filosofía y de la
política que no tenemos tiempo de abordar ahora.

En síntesis y muy velozmente traté de acercarles una discusión bastante densa pero que, aunque de



5

Analytica del Sur - 5 / 5 - 26.12.2025

modo superficial, da una idea acerca del estado actual de la antropología luego del desarrollo
marcante del estructuralismo y de todos los pensadores que vinieron a analizar las obras que
resultaron de su paradigma.

Muchas gracias.

 

—————————

(*)Versión revisada por la autora, de su intervención en las XVIII Jornadas Anuales de La
Asociación de Psicoanálisis de Misiones. Posadas, 10 de noviembre de 2023.
Desgrabación y establecimiento: Claudia Fernández

This entry was posted on Monday, December 18th, 2023 at 10:42 am and is filed under 13, Causas
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. Responses are
currently closed, but you can trackback from your own site.

https://analyticadelsur.com.ar/category/13/
https://analyticadelsur.com.ar/category/causas/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/brigida-renoldi/trackback/

	Analytica del Sur
	Derivas del estructuralismo en la antropología de hoy


