
1

Analytica del Sur - 1 / 12 - 21.11.2025

Analytica del Sur
Psicoanálisis y Crítica

Análisis del Común
Jorge Aleman · Monday, November 11th, 2019

A diferencia del término Soledad incluido en la fórmula, el Común no procede del registro
lacaniano, ni siquiera de un metafórico. Sin embargo, en mi propuesta, y en consonancia con lo
expuesto en el apartado anterior, también hay que distinguir entre el Común estructural/ontológico
de las manifestaciones imaginarias del común. Y eso es muy relevante, porque el vínculo social no
se constituye a partir de un fundamento en común. Dado que el Común se define aquí como la
imposibilidad de la relación, la que impone que se pueda responder a ella con la invención de un
suplemento constituido por el vínculo social, que sólo puede surgir en la intersección vacía entre la
Soledad y el Común.

http://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/analisis-del-comun/


2

Analytica del Sur - 2 / 12 - 21.11.2025

Dicho término, que ha adquirido una preponderancia especial en muchos pensadores de la
«comunidad» o más directamente del comunismo, creo que debe ser puesto a discusión con
algunos autores relevantes que lo han problematizado.

El Común en Deleuze

El punto de partida de la reflexión acerca del Común puede encontrarse en Deleuze, al pensar la
vida, resonando Spinoza y Nietzsche, como una potencia «impersonal», neutra, inasignable e
indiscernible, así como también por su esfuerzo en separar la Vida de las formas organizadas que
pretenden controlarla. Para Deleuze, esa vida es preindividual y singular, nombrada con
expresiones como una hora del día, una estación, un soplo de viento o un rayo de luna. Porque una
vida se singulariza sólo rompiendo cadenas, prohibiciones y barreras. Esa consideración del
Común estará presente de diversos modos en la filosofía actual.

Un momento paradigmático de esas inquietudes deleuzianas sobre la vida se plasma en su último
texto de 1995, Inmanencia: una vida, en el que, deseando aislar la pura inmanencia (una Vida,
nada más), desemboca paradójicamente en el cuento de Dickens: El amigo común. Curiosamente,
al vitalista Deleuze le interesa sobre todo el pequeño signo de vida de un moribundo a punto de
expirar; pues encuentra en ese personaje (en lo más profundo de su coma, entre la vida y la muerte)
el instante donde la vida del individuo ha sido sustituida por una vida impersonal y, sin embargo,



3

Analytica del Sur - 3 / 12 - 21.11.2025

singular, que exhala un puro acontecimiento liberado de los accidentes de la vida interior y
exterior.

Al respecto, hay que destacar que para Deleuze esa vida de pura inmanencia, neutra, más allá del
bien y del mal, es una especie de beatitud.

Sin embargo, es pertinente recordar, en la línea del psicoanálisis de Lacan, que Deleuze se
distancia progresivamente de la pulsión de muerte freudiana, paradójicamente a través de la figura
del moribundo con la que logra aislar la potencia de esa vida inmanente dada en el momento del
devenir. De cualquier modo, en ese último texto de Deleuze, donde de una manera extrema se
intenta aislar la singularidad impersonal, la potencia preindividual y singular, se puede captar el
programa de liberación de singularidades que los pensadores del Común intentarán poner en juego
como relevo del proyecto político-revolucionario. Porque la vida del Común será para los
pensadores deleuzianos la potencia que puede exceder y subvertir el orden del capitalismo. 

El Común en Negri y Hardt

El Común, como lo designan Negri y Hardt, tiene en general una marcada impronta deleuzeana.
Así, Negri entiende el  «Común» como una potencia ilimitada, cognitiva y amorosa, referida al
trabajo intelectual y singular, que es transversal a la relación particular-universal. Esa singularidad
alcanza su extremo cuando se la capta como capaz de “producir” una subjetividad distinta a la que
se efectúa bajo la forma-mercancía en el modo de producción capitalista. Porque, tal y como
afirman Negri y Hardt, el núcleo de lo que llaman la producción biopolítica surge de la idea de que
el movimiento incesante del capitalismo contemporáneo genera la posibilidad de un orden social y
económico basado en el Común.

Según estos autores, esa producción biopolítica ya no produce sólo objetos para sujetos, es decir,
mercancías, sino que la misma producción por el trabajo asociado al Común produce
subjetividades que se componen en él mismo través de la multitud, como una potencia que debe ser
arrancada a los dispositivos del poder para ser reorientada al devenir. En concreto, en el proyecto
de Negri, al igual que en Deleuze, la vida, la producción y la subjetividad se anudan en el Común y
hacen uno. Si bien no se trata de un uno unificado en su identidad, pues nada le hace obstáculo,
nada interrumpe su potencia productiva, nada acota su fuerza, llevando incluso la “pobreza” a la
potencia de todas sus posibilidades.

Sin embargo, esa subjetividad producida es bien diferente del sujeto, que es constituido por el
lenguaje a través de la tachadura. En ese sentido, desde un punto de vista lacaniano, hay que
aclarar que términos como producción, potencia o vida, derivados de la denominada producción
deseante del campo deleuziano constituyen un olvido o rechazo de la dimensión antológica del
vacío del sujeto en su paradójica constitución solitaria a partir del Otro. Por ello, el término
“Común” lo entiendo de forma muy distinta a la establecida por Deleuze y posteriormente por
Negri. Porque el hiato ontológico debe mostrarse con todas sus consecuencias en esta
consideración lacaniana, permitiendo concluir que la brecha estructural en el Común es la causa de
que no haya potencia ni producción ni vida.

En ese sentido, cabe preguntarse: ¿no será el capital en realidad esa voluntad afirmativa al querer
sólo su propia potencia? Porque, ¿qué ocurre con los desempleados, deportados, excluidos en
relación al intelecto general? ¿Y si en lugar de volverse obsoleto el propio capital, son entonces los
sujetos del trabajo los que se vuelven superfluos o deshechos de las operaciones financieras, tal



4

Analytica del Sur - 4 / 12 - 21.11.2025

como se confirma en la nominación específica de la racionalidad neoliberal?

Al respecto, si Hardt y Negri admitieran algunos aspectos de la lógica lacaniana, podrían reconocer
que el obstáculo real que lo Común le presenta al capital no puede ser superado dialécticamente, ni
cancelado por el juego de las contradicciones. En verdad, lo real del obstáculo, lo Común, se
resiste, operando como causa para que el capitalismo gire sobre sí mismo una y otra vez sin
resolución alguna. Otra cuestión sería plantear qué tipo de construcción política es la que puede
asumir el Común, no integrable en la forma mercancía, que a mi juicio es Lalengua y el modo
“sinthomático-singular” de habitarla. Por ello, mi conjetura Una izquierda lacaniana, en este
aspecto, se remite siempre a la comparecencia de los cuerpos hablantes y sus deseos en una
organización colectiva. Ninguna red puede sustituir, por útil y fecunda que sea la misma como
herramienta transformadora, la presencia de los cuerpos, las palabras y sus decisiones contingentes
en los giros de la Historia.

Y es que la categoría del Común excede las dimensiones de lo público y lo privado, porque se
resiste a su integración privada o estatal, al haber siempre un resto no dominable por las
operaciones público-privadas. En cambio, para Hardt y Negri, el simple hecho de que el Común
queda mermado en su potencia productiva, cuando el capital lo privatiza, propicia en ellos la
esperanzadora idea de que el Común se abrirá paso en su devenir para realizar su plena potencia.
Es decir, Hardt y Negri se mueven en una teleología de la potencia, siempre pujante por realizarse
a sí misma, de evidentes resonancias spinozistas. En cierto modo, para ellos, hay una potencia
original del Común que desea plasmarse y llegar a su máxima expresión, siendo capaz de sortear
los obstáculos que pretendan reducirla en su voluntad de afirmación. Así, la nueva producción
hegemónica inmaterial, realizada a través de códigos, identidades, actividades creativas, se
desembarazará de los dispositivos del capital, que frena la fuerza del intelecto general Común,
cuando precisamente lo que éste desea es producirse infinitamente.

Además, esa ontología de la producción deseante, según Hardt y Negri, nos dotará de una nueva
subjetividad política producida por la afirmación del Común y desembocará en un conocimiento
compartido y en una producción inmaterial de relaciones interpersonales, y, por último, en una
auto organización de seres absolutamente autónomos. El heroico optimismo ontológico hacia la
emancipación que se desprende de las reflexiones de estos autores, cosa de agradecer en estos
tiempos sombríos, no impide encontrar un modo privilegiado de articulación entre la condición
singular del sujeto y el hecho colectivo de la política, que viene dado, en mi apuesta teórica, por
decir que “Común” y “Soledad” nombran la misma fractura ontológica, surgiendo de la misma
matriz significante en la que se constituyen  recíprocamente. Y como ya se expuso en la primera
parte, la condición fundamental de esta matriz es su inconsistencia y su incompletud. Dicho en
términos lacanianos, el orden significante es no-Todo, que está agujereado por el Real imposible.

En suma, volviendo al núcleo del debate con Hardt y Negri, que tiene como antecedente el
horizonte deleuziano, el sujeto no es un ente que pueda ser producido, al contrario, es un efecto
evanescente de las cadenas significantes de Lalengua, por lo que el discurso no es resultado de una
“producción”, sino que más bien la incluye entre sus lugares. A su vez, la potencia sólo puede
funcionar en sus posibilidades deseantes si se admite la “imposibilidad” que la constituye y la
descompleta. Además, a partir de la teoría de Freud, la pulsión de muerte funciona de tal manera
que ella no puede ser una potencia plena que se realiza. Y a eso se añade, en esta línea
psicoanalítica, que lo real sin ley de Lalengua está excluido del campo del sentido, haciendo
inviable que cualquier dialéctica puede superarlo por la vía de la contradicción.



5

Analytica del Sur - 5 / 12 - 21.11.2025

Porque no hay actividad productiva incompatible con el capitalismo. Sólo Lalengua, lo que no es
producido, y los seres hablantes que advienen en ella como mortales y sexuados se mantiene
originariamente, de un modo estructural, como aquello que no puede del todo ser integrado dentro
de la lógica privatizante del capital. Y a su vez, aquello que no es todo privatizable, el Común de
Lalengua, no dispone de una potencia origina que la realice. Se impone, a mi juicio, siempre la
condición de hacer existir en la realidad un saber-hacer ahí con ese Común, para comprobar, sin
garantías a priori, si se desea otra cosa que el capital y los modos de gozar que le son inherentes.

El Común en Badiou

En el caso de este filósofo, y para entender su propuesta comunista, hay que referirse antes a su
concepción sistemática de la filosofía. Por eso es preciso demorarse en su pensamiento general a
través de su obra, pues Badiou emerge, queriendo ser él mismo, como un Acontecimiento
filosófico, eligiendo su momento de surgimiento y así identificarse con el deseo del filósofo.

Cuando la filosofía ya había postulado su fin inexorable, ensayando una y otra vez su propia
 terapéutica con respecto a ese fin, conjugando distintos modos en que la experiencia del fin puede
ser atravesada, durmiendo el sueño de su historia consumada, estando extenuada por el trabajo de
examen filológico de su tradición, lidiando con su espectro culpable y a la postre habitando en la
academia y el saber enciclopédico, aparece Badiou expresando que ese saber filosófico no debe
seguir siendo una profesión más, y debe interpelar a la vida en sus apuestas decisivas, proponiendo
un nuevo  materialismo. En ese sentido, pensó en un acontecimiento que funcionara como una
excepción en el estado de situación de los siglos XX y XXI. Y decidió habitar su nombre a través
de una filosofía clásica y sistemática, pero radicalmente nueva. Sin duda una apuesta fuerte que
merece ser indagada no sólo por los filósofos de profesión.

El que su filosofía se pueda caracterizar como clásica se debe a que en ella se abordan, sin rodeos
retóricos, todas las cuestiones fundamentales que vienen desde su inicio, referidas “al ser en tanto
que ser”. Su filosofía también es sistemática porque la coherencia formal de sus articulaciones se
presenta en cualquier tema, por coyuntural que sea, intentando que la ocasión quede trabajada,
pulida como un diamante, esclarecida por la verdad lógica que siempre intenta explicitar su
aparecer. Y nueva porque nunca retrocede, nunca dimite en su anhelo de contemporaneidad, en su
vocación por atrapar lo real, que aquí y ahora exige ser pensado. Hasta el punto que Badiou se
identifica enteramente con el acto filosófico que cifra su deseo. De ese modo, su filosofía ha
surgido como un acontecimiento, imprevisto, incalculable, sin que pudiera ser totalmente deducido
a partir de los elementos dominantes del estado de la situación, aunque puedan establecerse ciertas
referencias y pensadores de la historia de la filosofía y a sus maestros franceses contemporáneos.

El acontecimiento, como suplemento excepcional de la situación, es uno de los conceptos más
conocidos y populares en la obra de Alain Badiou y merece que se analice algo más, porque,
¿quién nombra el acontecimiento si él mismo es lo que constituye al sujeto y no al revés? ¿Quién
puede designado desde su estructura interna si se trata de un emergente nuevo y tiene que contar
con el sujeto abierto a la posibilidad del acontecimiento? Más allá de la complejidad de las
distintas respuestas que Badiou ensaya con respecto a esos interrogantes, en cualquier caso, el
término acontecimiento revela que en el sistema de Badiou la filosofía no se engendra a partir de sí
misma. Al contrario, a mi juicio, el sistema de Badiou, empleando una expresión lacaniana, es “no-
todo”, pues mantiene una relación dialéctica con un exterior excepcional que podríamos considerar
“éxtimo” a la filosofía. Y este paso de la excepción al “no-todo” nunca queda claramente resuelto
en el texto de Badiou, aunque tal vez no sea un déficit suyo, sino el verdadero problema estructural



6

Analytica del Sur - 6 / 12 - 21.11.2025

de la filosofía.

En este aspecto es importante despejar lo que se pueden considerar algunas confusiones, a veces
presentes, en algunas divulgaciones de su obra. La posibilidad que genera el acontecimiento exige
siempre la tarea de la formalización de las consecuencias del mismo en el mundo. La ruptura que el
acontecimiento instituye como corte de la situación es la creación de la posibilidad de que se
instaure un procedimiento de verdad, pero nunca es el creador milagroso del procedimiento en sí
mismo. El acontecimiento no es una gracia que trabaja por sí sola, exige siempre la prueba de la
«composibilidad» de los procedimientos. Procedimientos acompañados por distintos afectos como
son el entusiasmo para la política, la alegría producida por el saber matemático, el placer para el
arte o la felicidad para el amor.

Pero estos afectos en Badiou deben ser captados en su fenomenología específica porque están
despojados de toda promesa de elevación, incluso la misma experiencia de eternidad o
inmortalidad invocada por Badiou, ésa que nos separa de nuestra condición animal, no está
suturada a ningún Dios, ya sea el de la religión, el de los filósofos o el de los poetas.

Claro que eso no impide preguntarse si fidelidad, inmortalidad, eternidad no son acaso el nudo de
una teología laica, disimulada bajo su axiomática filosófica. No obstante, hay que destacar que la
ausencia de Dios en su pensamiento, traducida por la implacable infinitud laica que las
matemáticas ofrecen, no conduce a posiciones habituales del pensamiento contemporáneo como
son el escepticismo, el nihilismo o el relativismo, y en este aspecto, reconozco mi afinidad como
también en el temple de ánimo de Badiou al situar el lugar de un coraje sin esperanzas, pues no hay
otra elección si se opta por un pensamiento materialista de nuevo cuño.

Lo curioso e interesante es que el propio Alain Badiou se presenta como un acontecimiento que
quiere cortar el paño filosófico de su propio tiempo (en este punto no es precisamente modesto), al
proponer su pensamiento desbordando sus antecedentes, y dando curso excepciones que
caracterizan su filosofía con nombres inéditos: platonismo de lo múltiple, materialismo de la
excepción, dialéctica materialista de la verdad o comunismo de la idea. Dilucidar el alcance de
estas nominaciones, captarlas en sus tensiones dialécticas, implica un denso recorrido que separa la
noción dialéctica de su versión  hegeliana, en La teoría del sujeto, en El ser y el acontecimiento, en
Lógica de los mundos y en sus distintas apreciaciones actuales sobre la inmanencia de las verdades.

Al respecto, hay que entender su reinvención del “materialismo dialéctico”, porque toma
decisiones con respecto a la creación de un universo simbólico nuevo, donde lo inconmensurable
encuentra su estatuto lógico. Así, encontramos en El ser y el acontecimiento un programa donde la
filosofía vuelve a ser definida en su raíz, como si fuera por primera vez. Y esta pasión de Badiou
por el comienzo absoluto no parece muy distinta de Heidegger, quien deseaba “escuchar” a los
griegos y a los poetas como nunca nadie los había escuchado antes, como si hablaran por primera
vez para él.

No hay ninguna duda de que la obra de Badiou expresa una singularidad irreductible, creando
conceptos para configurar su ontología matemática de lo múltiple puro y su teoría del
acontecimiento como suplemento excepcional y azaroso, del que se ha dado cuenta anteriormente.
Porque a Badiou le importa, en sentido clásico, la esencia de la verdad como procedimiento
genérico, y se puede dar constancia de ello cuando se comprueban cuestiones fundamentales
pensadas en sus obras, como la forma en que el texto El ser y el acontecimiento funciona como un
laboratorio o una fábrica de conceptos, o como en la Ética y en San Pablo establece la lógica del



7

Analytica del Sur - 7 / 12 - 21.11.2025

compromiso subjetivo en un procedimiento de verdad hasta ver en Le nombre et les nombres los
distintos procedimientos que permiten mostrar a las matemáticas como la verdadera “morada del
Ser”. Sin olvidar una obra como Condiciones, donde se despliegan distintos registros en fecundo
diálogo con la enseñanza antifilosófica de Lacan, en la cual propone que el amor es una de las
cuatro condiciones de la filosofía.

A las anteriores obras citadas de Badiou para comprender su sistema filosófico, se añade una que
particularmente interesa en concreto, en relación al asunto que se viene tratando a lo largo del
apartado, y me refiero al Compendio de metapolítica, al presentar la política como una actividad
subjetiva, capaz de producir nuevas verdades, pero distanciándose siempre de las categorías
internas del consenso.

Esa política que, según Badiou, debe ser concebida como el conjunto de procesos que permiten al
colectivo humano discernir posibilidades nuevas con respecto a su destino. Para ello pone en juego
una apuesta sin garantías que denomina Hipótesis comunista, un supuesto teórico que toma como
punto de partida la existencia de la filosofía de la que se deduciría el que pueda tener lugar, de un
modo u otro, un proyecto colectivo e igualitario, radicalmente distinto al instaurado por el
capitalismo.

Sin lugar a dudas, su “comunismo filosófico” está separado idealmente de todas sus realizaciones
históricas. Por todo esto, la situación filosófica dominante del siglo XX, aún determinada por las
distintas encrucijadas de la hermenéutica, el positivismo lógico y la deconstrucción, o dicho de una
manera más explícita, la hermenéutica y su tradición filológica-interpretativa, en relación a las
metáforas dominantes en los textos clásicos, o el positivismo lógico y sus diversos intentos de
curar a la filosofía de los equívocos del sentido, y la deconstrucción y su proyecto de
desestabilización teórica de los grandes filosofemas hegemónicos remiten para Badiou, a pesar de
sus diferencias evidentes en cuanto a proyectos filosóficos consumados, a una retórica general,
como la denomina el pensador francés, que no está en condiciones ni está preparada para lo que
exige actualmente el acto filosófico y su transmisión. Pues según su, digamos, diagnóstico ha
existido un estado en la situación filosófica que sólo una revuelta lógica puede quebrar, y así
establecer las condiciones de una nueva elección teórica que vuelva a otorgar a la filosofía la
dignidad perdida y que le permita recuperar su fuerza original. De tal manera que la posición de
Badiou pretende distanciarse de la sofística del giro lingüístico propia del “materialismo
democrático”, que sólo representa a los cuerpos y a los lenguajes a condición de rechazar la
verdad.

En definitiva, éste es el “pase”, en sentido lacananiano, que Badiou anhela para la filosofía,
atravesando la durísima prueba de la antifilosofía de Lacan, pero haciéndose cargo de la misma.
Por ello su enemigo a batir es la democracia y el “capital-parlamentarismo”, argumento que ha
permitido en algunos casos una cómoda sustracción de los verdaderos procesos populares que
aceptaron dar la “guerra de posiciones” en el interior del capital-parlamentarismo. Y es que para
Badiou la figura del militante parece siempre extraña a los proyectos del “Partido” o de los
movimientos que aspiran a gobernar.

De cualquier forma, me parece indiscutible el peso de la filosofía de Badiou en el panorama
intelectual contemporáneo y en lo concerniente a cuestiones fundamentales de la filosofía
tradicional, siendo muy relevantes para pensar el Común. Y me refiero sobre todo a la
consideración que hace Badiou acerca de la multiplicidad sin Uno, o lo que él llama el múltiple
puro, captado por las matemáticas, en respuesta al tema del Real lacaniano. Sin embargo, no se



8

Analytica del Sur - 8 / 12 - 21.11.2025

trata de subordinar lo Real a la Idea, como intenta la construcción llevada a cabo por Badiou, al
menos en algunas ocasiones, ya que subordinar y domesticar lo Real lacaniano a la idea platónica
es una operación donde definitivamente el individuo identificado a su realidad significante no sería
otra cosa que un sujeto muerto. Es extraño que, conociendo Badiou a Lacan, no perciba que
semejante identidad lograda entre el sujeto y su símbolo sea más bien la lápida que lo eterniza en
su nombre.

Quisiera detenerme en el análisis que establece Badiou acerca de la figura de San Pablo,
considerado como el fundador de la militancia internacional en comunidad. El pensador francés
insiste en que el acontecimiento excepcional o milagro de la resurrección que atraviesa la Historia
está ligado a la fidelidad militante de Pablo, a su entrega a dicho acontecimiento; ello, aunque
Badiou sea ateo y comunista. Sin embargo, entiendo que lo que sucede en la Cruz, el asesinato
consumado, no implica la resurrección posterior e idéntica del cuerpo ya matado, sino que
manifiesta que “no-Todo” es matable. Es decir, hay algo en el episodio, en la narrativa de la Cruz,
que tiene la fuerza de una disposición que se podría llamar salvífica en un sentido muy particular,
al aparecer implicada una dimensión  “femenina” de la emancipación, porque lo singular del hecho
de la muerte de Cristo es la imposibilidad de su desaparición definitiva.

Al respecto, Peter Brown, en su estudio Por el ojo de una aguja, da cuenta de la construcción del
cristianismo entre los años 350 y 550 d.C., designando ese período como la época del camello, y a
la cual diferencia de anteriores épocas en las que los primeros cristianos, para entrar en el Reino de
los Cielos, debían renunciar a la totalidad de sus riquezas siguiendo a través de los Evangelios el
mandato del Maestro. Sin embargo, progresivamente, las grandes fortunas comenzaron a negociar
una parte de sus bienes materiales para que el camello pasara por la aguja. Dicho en términos
actuales, la Iglesia establece una suerte de inmobiliaria, el Reino de los Cielos, a la cual se puede
entrar sin renunciar a todas las riquezas. Y eso, en términos de lógica lacaniana, por paradójico que
resulte, significa que los primeros cristianos estarían en la lógica del No-Todo, renunciando de un
modo asceta a sus posesiones, dedicándose exclusivamente al amor infinito a Dios, forma extrema
de apertura al goce del Otro no fálico. A diferencia de éstos, los posteriores cristianos -el camello-
 al renunciar sólo a una parte estarían del lado la lógica fálica del todo y la excepción,
cuantificando y administrando con la Iglesia la suma a donar. Esta es una de las razones por las que
Lacan concibe en este contexto a la mujer como “la otra cara de Dios”.

Volviendo al tema de la cruz, sí veo un desafío implícito en relación a un posible exterminio final o
“mundo apocalíptico”, sabiendo que dicha “solución final” ha planeado en la Historia desde el
principio y sigue abierta su efectuación. En ese sentido, prefiero pensar que tal vez en el núcleo de
cualquier proyecto emancipatorio, de un modo u otro, subsiste siempre algo que no se puede matar
del todo. De lo contrario, no habría alternativa a la posibilidad del exterminio final, porque ¿no hay
acaso en el interior del dispositivo del capitalismo un programa que realizaría “la pulsión de la
muerte”?, o ¿no hay un anhelo oculto para que la historia humana cumpla por fin su destino: el
exterminio? Y es que las civilizaciones quieren morir cada una a su manera, tal y como ya decía
Freud, apareciendo el capitalismo como el nombre que globaliza esa voluntad de muerte en las
distintas culturas. Y esta perspectiva me parece válida para las diversas modalidades que
actualmente se presentan en las descripciones del capitalismo: semiocapitalismo, capitalismo
digital, capitalismo de las plataformas. Porque la pulsión de muerte sigue haciendo su trabajo
también en esas variantes del capitalismo “posfordista”.

En resumen, como de una u otra forma se viene diciendo aquí, son muchos los instrumentos
filosóficos que funcionan en Badiou como un tratamiento preliminar a su elaboración filosófica.



9

Analytica del Sur - 9 / 12 - 21.11.2025

Sin duda, a mi modo de ver, uno de los modos de captar la potencia de su obra es cuando la misma
se realiza discutiendo paso por paso el atravesamiento del fin de la metafísica propuesto por
Heidegger y la antifilosofía sugerida por Lacan. Al realizar esta travesía teórica, Badiou obtiene un
resultado paradójico: la filosofía es siempre universal, pero el único filósofo que existe es el mismo
Badiou.

El Común en Žižek

Las aportaciones de Žižek en relación al problema del Común se derivan de su, digamos,
renovación del materialismo dialéctico, reescribiendo y reformulando distintos problemas del
marxismo clásico como son: el fetichismo de la mercancía, la ideología, la lucha de clases, el
comunismo o las relaciones sociales de producción. Su concepción materialista está basada
también en las enseñanzas de Lacan referidas a cuestiones lógicas muy relevantes del
“materialismo de lo Real”, e incorporadas por Žižek como, por ejemplo, la dicotomía
contingente/imposible a diferencia del par necesario/posible, oposición fundamental en la
dialéctica hegeliana. De ese modo, para Žižek la dialéctica es el movimiento esencial de la tensión
irremediable que se da entre un núcleo real, imposible y traumático y sus modos de aparición
distorsionados y contingentes. Esta concepción de la dialéctica recoge todas las aportaciones
esenciales del idealismo alemán, en especial de Hegel, pero pasándolas por la criba lacaniana,
resultando de ello una versión renovada de la tradición idealista, al separarse de ella en lo nuclear,
a saber, aquí la Razón y sus “excesos” constitutivos no se resuelven en la reconciliación o síntesis
final.

El aterrizaje de Žižek sobre el idealismo alemán está absolutamente “lacanizado” y por eso su
retorno a Hegel conlleva el aceptar que la “negatividad” no es un momento de mediación, haciendo
de motor que avanza hacia la superación donde ella es finalmente reabsorbida. Por el contrario, y
esto es muy relevante, la negatividad es una brecha ontológica que nunca puede ser superada. En
ese sentido se separa radicalmente de la conocida e importante lectura que hace Kojève de Hegel.
En esta interpretación de Žižek parece como si Hegel “ya” hubiera pensado en la división del
sujeto (en el objeto a), en lo real excluido del sentido, haciendo que su movimiento
fenomenológico hacia el saber absoluto sea más bien una experiencia de desgarramiento que
impide el sentido total, al estar el propio saber perforado desde el principio. En suma, casi todas las
grandes temáticas de la enseñanza lacaniana se presentan en Žižek, permitiendo que el relato
hegeliano de carácter teleológico estalle definitivamente, reintentando con eso un nuevo Hegel,
pero contando con el sinsentido. De este modo, Žižek imagina lograr una nueva fundación del
materialismo dialéctico “curado” del panlogicismo evolutivo y metafísico que se le suele atribuir a
Hegel y que evidentemente dejó una impronta enorme en el marxismo canónico.

Sin embargo, Žižek, a pesar de sus lecturas psicoanalíticas, vuelve a insistir en la caracterización
de la lógica emancipatoria a partir del conflicto dialéctico entre el universal de la Razón y el
universal encarnado por los excluidos, los de la parte sin parte, en expresión de Rancière, que
automáticamente sabrán siempre organizar supuestamente su contraataque. En este punto Žižek
siempre es ambiguo en su performance teórica, pues tan pronto se burla del “populismo de
izquierdas” y de sus esfuerzos por conquistar el Estado a través de un proceso emancipador, como
también ironiza sobre los que invocan la potencia del Común o la verdad del acontecimiento,
ignorando las exigencias de la política en su vocación de poder.

La encrucijada entre la Soledad y lo colectivo en Lacan



10

Analytica del Sur - 10 / 12 - 21.11.2025

Como ya se expuso, Lacan en ningún momento uso el término Común, pero sí asumió como
desafío político propio, que emanaba de su relación con la experiencia del psicoanálisis, el que la
Escuela pudiese constituirse como una experiencia colectiva, sin estar dominada por las
identificaciones sostenidas desde el significante amo. Esta Escuela estaba definida por Lacan como
una base de operaciones relacionadas con el “malestar en la cultura”, por lo que uno de los
interrogantes esenciales era: ¿cómo se incorpora un sujeto que ha logrado separarse de las
identificaciones a una instancia colectiva? Es decir, ¿existe lo colectivo fuera de su referencia al
significante amo? Aquí resuena la problemática de la multitud como hecho político refractario a
toda representación o también la de pueblo de Ernesto Laclau. Y es que un colectivo sin ningún
tipo de nominación se convierte en una masa amorfa, de lo que resulta muy difícil organizar una
pertenencia que esté más allá de la identificación, o en términos freudianos, de la psicología de las
masas, sin que ello no suponga ni su supresión ni su cancelación.

Hay que decir que esos interrogantes anteriores remiten a la encrucijada entre la Soledad y lo
Colectivo, a la difícil distinción entre la relación colectiva con la causa y con el ideal. Mantenerse
en la causa sin idealización implica soportar en la apuesta sin garantías que toda causa conlleva el
retorno de lo reprimido o la repetición de lo mismo. En este aspecto, soportar el proyecto de la
causa implica asumir la aparición de reiteradas formas del obstáculo, de lo heterogéneo que se
resiste al proyecto, hasta incluso aceptar el fracaso diferido que siempre invita a fracasar una vez
más de la buena manera. Y es que mientras la causa es el lugar vacío desde el cual el Común
puede eventualmente engendrarse de modo contingente y retroactivo, el ideal, en cambio, es
siempre la aglutinación en masa que obtura la invención del acto político de enunciación.
Precisamente, fue este problema el que obligó a Lacan a diferenciar su Escuela de las Sociedades
analíticas sostenidas aún por lógicas identificatorias.

El precio, si se me permite la expresión, que Lacan tuvo que pagar para concebir una Escuela que
funcionara a contracorriente de las identificaciones fue intentar que se constituyera como un
conjunto inconsistente, como no-Toda, tal como se formula a partir del Seminario XX, cuando
presenta su lógica de la sexuación. A diferencia de una Sociedad regida desde su centro mismo,
por un dispositivo de saber capaz de definir qué es un analista de modo estándar y para todos los
casos. Por ello, Lacan llega a plantear que en el centro mismo de la Escuela debe operar un vacío,
un no saber que ella misma debe contornear con sus procedimientos, pero nunca borrarlos o
colmarlos definitivamente. Cuando este vacío no está localizado de un modo pertinente, se desliza
ideológicamente su confusión con la nada y, por último, con la nulidad. Esto explica, según Lacan,
por qué en muchas ocasiones las nulidades son las que terminan al mando de las instituciones,
entre las cuales estarían incluidas, con mucho gusto por mi parte, los evaluadores y expertos que
dominan hoy en día. A esta operación Lacan la designó en su día como la confusión sobre el cero.

Como se ve, la tensión pensada por Lacan entre la Soledad del sujeto y lo colectivo, en su caso
analizada para la construcción de una Escuela, manifiesta claramente el problema esencial de la
encrucijada, relativo al modo en que se puede concebir, por un lado, una transformación del sujeto
y, a su vez, que la misma pueda llegar a tener como resultado una relación colectiva, nueva y
distinta, con una causa. Denomino Común a esta nueva y distinta relación con la causa, entendida
como un vacío de no saber en los textos que aquí se van presentando. El Común está efectivamente
constituí- do topológicamente por un vacío central y exterior a la vez, figura topológica a la que
Lacan recurre en diversos momentos de su enseñanza. E insisto en lo que con otras palabras ya he
dicho en diferentes apartados: toda propuesta de itinerario sobre la emancipación debe surgir del
hiato constitutivo, dado entre el no saber (la verdad insabida de la situación) y el saber ya
articulado. Para pensar la lógica interna de una transformación política de izquierdas que no esté



11

Analytica del Sur - 11 / 12 - 21.11.2025

dominada enteramente por la metafísica de una totalidad homogeneizante, a mi modo de ver, hay
que tener en cuenta la función central del vacío del no-saber, para abrir una posibilidad al conjunto
abierto e indecidible de los no identificados y así no quedar atrapados bajo una psicología de las
masas, construido entonces desde abajo y articulado con una cadena horizontal y abierta de
equivalencias.

En ese sentido, en mi propuesta hay que contar con el discurso analítico y su experiencia con lo
real, pensando el Común como algo estructural, previo y anterior a todas las diferencias generadas
por las tradiciones e identidades culturales, pues como ya expuse en otro apartado no lo entiendo
como potencia de tipo deleuziana sino como la respuesta contingente al hiato ontológico que
constituye por igual a todos los seres hablantes, sexuados y mortales. A su vez, con ello también
intento renovar la pregunta sobre qué es ser de izquierdas, aceptando razones tales como: a) la
división del sujeto es incurable, b) el plus de goce no es cancelable históricamente, c) no es posible
ninguna dialéctica de superación, d) el trabajo de repetición de la pulsión de muerte horada los
espejismos de progreso de cualquier civilización, e) la política y el discurso del amo mantienen la
voluntad de que la cosa marche, f) la revolución es el retorno de lo mismo al mismo lugar -a veces
con consecuencias mortíferas- y por último, que la singularidad del goce y el deseo no es
subsumible en el para todos de la cosa política del amo.

Tal vez sean precisamente ese tipo de razones, a las que se podrían añadir otras más, las que han
provocado que muchos lacanianos se hayan apartado de los caminos trazados históricamente por la
izquierda, y que sean los filósofos los que vayan viendo con buenos ojos el pensamiento de Lacan
para renovar aquello que en el marxismo aún ha permanecido impensado: el sujeto en su
materialidad discursiva. Porque, a mi juicio, se puede seguir siendo de izquierdas, no a pesar de la
enseñanza de Lacan sino por las derivas que esta enseñanza puede proponer para un itinerario
sobre una emancipación posmetafísica.

Ello no significa que los caminos de esa enseñanza conduzcan necesariamente a una posición de
izquierdas. De hecho, vemos a muchos colegas que han sabido construir con argumentos
lacanianos una posición escéptica en materia política, o un conservadurismo lúcido o una lectura
irónica y en diagonal de los fenómenos políticos. Por tanto, se hace necesario explicitar que, a
pesar de todo, ángulos relevantes del pensamiento lacaniano configuran una cámara de ecos
propicia para que vuelvan a resonar, en todas sus modulaciones, los asuntos de la izquierda.-

Texto cedido amablemente por el autor. Extraído del libro, Alemán, Jorge: Capitalismo. Crimen
perfecto o Emancipación. Parte del Capítulo II. «Itinerarios teóricos sobre la Emancipación». Ned
ediciones, Barcelona; 2018.-.

This entry was posted on Monday, November 11th, 2019 at 1:19 am and is filed under 9, Síntomas
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. You can leave a
response, or trackback from your own site.

https://analyticadelsur.com.ar/category/9/
https://analyticadelsur.com.ar/category/sintomas/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/analisis-del-comun/trackback/


12

Analytica del Sur - 12 / 12 - 21.11.2025


	Analytica del Sur
	Análisis del Común


