Analytica del Sur

Psicoandlisisy Critica

Analisis del Comun
Jorge Aleman - Monday, November 11th, 2019

A diferencia del término Soledad incluido en la formula, el Comun no procede del registro
lacaniano, ni siquiera de un metaférico. Sin embargo, en mi propuesta, y en consonancia con lo
expuesto en €l apartado anterior, también hay que distinguir entre el Comun estructural/ontol 6gico
de las manifestaciones imaginarias del comin. Y eso es muy relevante, porque el vinculo social no
se constituye a partir de un fundamento en comun. Dado que el Comun se define aqui como la
imposibilidad de la relacion, la que impone que se pueda responder a ella con la invencién de un

suplemento constituido por € vinculo social, que solo puede surgir en lainterseccion vacia entre la
Soledad y e Comun.

Analytica del Sur -1/12- 21.11.2025


http://analyticadelsur.com.ar/
https://analyticadelsur.com.ar/analisis-del-comun/

pprsmpifa - &

.--.T. -:"r T —'1 F

ek Al
i R

St 3

- P "ﬂi ¥ |
‘-:‘ﬁbh.{— - Y _'r____j_'\. ]

i ’""‘JL‘ e o}
s s o] #
o L 1 ']ﬂ"
d-m r-l’-l d ':“"':

R et e i

Py h-rr’h:" kil i |
___'1' _.,..'1..1_ ..l-_-f ETL L L]
ey e ERE SR

jL

-~ Y
_],llj._r 1. vibce e | vered 4l g Alen e et

) &
T 1‘“*‘\}"" = ...ﬁ..‘ *'-":I!"‘- o —
sy L swroy wmmlaremd .l|,:.'q.-.'| gy vre Wy (lapy

LERLL

Dicho término, que ha adquirido una preponderancia especial en muchos pensadores de la
«comunidad» o més directamente del comunismo, creo que debe ser puesto a discusiéon con
algunos autores relevantes que lo han problematizado.

El Comun en Deleuze

El punto de partida de la reflexion acerca del Comun puede encontrarse en Deleuze, al pensar la
vida, resonando Spinoza y Nietzsche, como una potencia «impersonal», neutra, inasignable e
indiscernible, asi como también por su esfuerzo en separar la Vida de las formas organizadas que
pretenden controlarla. Para Deleuze, esa vida es preindividual y singular, nombrada con
expresiones como una hora del dia, una estacion, un soplo de viento o un rayo de luna. Porgque una
vida se singulariza solo rompiendo cadenas, prohibiciones y barreras. Esa consideracion del
Comun estara presente de diversos modos en la filosofia actual.

Un momento paradigmético de esas inquietudes deleuzianas sobre la vida se plasma en su Ultimo
texto de 1995, Inmanencia: una vida, en el que, deseando aislar la pura inmanencia (una Vida,
nada mas), desemboca paraddjicamente en el cuento de Dickens: EI amigo comun. Curiosamente,
al vitalista Deleuze le interesa sobre todo el pequefio signo de vida de un moribundo a punto de
expirar; pues encuentra en ese personge (en lo més profundo de su coma, entre laviday la muerte)
el instante donde la vida del individuo ha sido sustituida por una vida impersonal y, sin embargo,

Analytica del Sur -2/12- 21.11.2025



singular, que exhala un puro acontecimiento liberado de los accidentes de la vida interior y
exterior.

Al respecto, hay que destacar que para Deleuze esa vida de purainmanencia, neutra, mas alla del
bien y del mal, es una especie de beatitud.

Sin embargo, es pertinente recordar, en la linea del psicoandlisis de Lacan, que Deleuze se
distancia progresivamente de la pulsion de muerte freudiana, paraddjicamente através de lafigura
del moribundo con la que logra aislar la potencia de esa vida inmanente dada en el momento del
devenir. De cualquier modo, en ese Ultimo texto de Deleuze, donde de una manera extrema se
intenta aislar la singularidad impersonal, la potencia preindividual y singular, se puede captar el
programa de liberacion de singularidades que los pensadores del Comun intentardn poner en juego
como relevo del proyecto politico-revolucionario. Porque la vida del Comun ser& para los
pensadores del euzianos la potencia que puede exceder y subvertir el orden del capitalismo.

El Comun en Negri y Hardt

El Comun, como lo designan Negri y Hardt, tiene en general una marcada impronta del euzeana.
Asi, Negri entiende el «Comun» como una potencia ilimitada, cognitiva'y amorosa, referida al
trabajo intelectual y singular, que es transversal alarelacion particular-universal. Esa singularidad
alcanza su extremo cuando se la capta como capaz de “producir” una subjetividad distinta a la que
se efectlia bajo la forma-mercancia en el modo de produccion capitalista. Porque, tal y como
afirman Negri y Hardt, el nlcleo de lo que llaman la produccién biopolitica surge de laidea de que
el movimiento incesante del capitalismo contemporaneo genera la posibilidad de un orden social y
econdmico basado en e Comun.

Seguin estos autores, esa produccion biopolitica ya no produce sblo objetos para sujetos, es decir,
mercancias, sino que la misma produccion por el trabajo asociado al Comun produce
subjetividades que se componen en é mismo través de la multitud, como una potencia que debe ser
arrancada a los dispositivos del poder para ser reorientada al devenir. En concreto, en el proyecto
de Negri, a igual que en Deleuze, lavida, la produccion y la subjetividad se anudan en el Cominy
hacen uno. Si bien no se trata de un uno unificado en su identidad, pues nada le hace obstéculo,
nada interrumpe su potencia productiva, nada acota su fuerza, llevando incluso la “pobreza’ ala
potencia de todas sus posibilidades.

Sin embargo, esa subjetividad producida es bien diferente del sujeto, que es constituido por el
lenguaje a través de la tachadura. En ese sentido, desde un punto de vista lacaniano, hay que
aclarar que términos como produccion, potencia o vida, derivados de la denominada produccion
deseante del campo deleuziano constituyen un olvido o rechazo de la dimension antoldgica del
vacio del sujeto en su paraddjica constitucion solitaria a partir del Otro. Por ello, el término
“Comun” lo entiendo de forma muy distinta a la establecida por Deleuze y posteriormente por
Negri. Porque el hiato ontologico debe mostrarse con todas sus consecuencias en esta
consideracion lacaniana, permitiendo concluir que la brecha estructural en el Comun es la causa de
que no haya potencia ni produccion ni vida

En ese sentido, cabe preguntarse: ¢no sera el capital en realidad esa voluntad afirmativa a querer
sblo su propia potencia? Porque, ¢qué ocurre con los desempleados, deportados, excluidos en
relacion a intelecto general? ¢Y si en lugar de volverse obsoleto el propio capital, son entonces los
sujetos del trabajo los que se vuelven superfluos o deshechos de las operaciones financieras, tal

Analytica del Sur -3/12- 21.11.2025



como se confirma en la nominacion especifica de laracionalidad neoliberal ?

Al respecto, si Hardt y Negri admitieran algunos aspectos de la l6gica lacaniana, podrian reconocer
gue el obstéculo real que lo Comun le presenta al capital no puede ser superado dialécticamente, ni
cancelado por el juego de las contradicciones. En verdad, lo real del obstaculo, lo Comun, se
resiste, operando como causa para que el capitalismo gire sobre si mismo unay otra vez sin
resolucion alguna. Otra cuestion seria plantear qué tipo de construccion politica es la que puede
asumir el Comun, no integrable en la forma mercancia, que a mi juicio es Lalengua y el modo
“sinthomético-singular” de habitarla. Por ello, mi conjetura Una izquierda lacaniana, en este
aspecto, se remite siempre a la comparecencia de los cuerpos hablantes y sus deseos en una
organizacion colectiva. Ninguna red puede sustituir, por Util y fecunda que sea la misma como
herramienta transformadora, la presencia de los cuerpos, las palabras y sus decisiones contingentes
en los giros de laHistoria.

Y es que la categoria del Comun excede las dimensiones de o publico y lo privado, porque se
resiste a su integracion privada o estatal, al haber siempre un resto no dominable por las
operaciones publico-privadas. En cambio, para Hardt y Negri, el simple hecho de que el Comun
gueda mermado en su potencia productiva, cuando el capital lo privatiza, propicia en ellos la
esperanzadora idea de que e Comun se abrira paso en su devenir pararealizar su plena potencia.
Es decir, Hardt y Negri se mueven en unateleologia de la potencia, siempre pujante por realizarse
a si misma, de evidentes resonancias spinozistas. En cierto modo, para ellos, hay una potencia
original del Comun gue desea plasmarse y llegar a su maxima expresion, siendo capaz de sortear
los obstéculos que pretendan reducirla en su voluntad de afirmacion. Asi, la nueva produccion
hegemonica inmaterial, realizada a través de cddigos, identidades, actividades creativas, se
desembarazara de los dispositivos del capital, que frena la fuerza del intelecto general Comun,
cuando precisamente |0 que éste desea es producirse infinitamente.

Ademas, esa ontologia de la produccion deseante, segun Hardt y Negri, nos dotara de una nueva
subjetividad politica producida por la afirmacion del Comuin y desembocara en un conocimiento
compartido y en una produccién inmaterial de relaciones interpersonales, y, por ultimo, en una
auto organizacion de seres absolutamente auténomos. El heroico optimismo ontoldgico hacia la
emancipacion que se desprende de las reflexiones de estos autores, cosa de agradecer en estos
tiempos sombrios, no impide encontrar un modo privilegiado de articulacion entre la condicién
singular del sujeto y el hecho colectivo de la politica, que viene dado, en mi apuesta tedrica, por
decir que “Comun” y “Soledad” nombran la misma fractura ontologica, surgiendo de la misma
matriz significante en la que se constituyen reciprocamente. Y como ya se expuso en la primera
parte, la condicion fundamental de esta matriz es su inconsistencia 'y su incompletud. Dicho en
términos lacanianos, €l orden significante es no-Todo, que esta agujereado por €l Real imposible.

En suma, volviendo al nucleo del debate con Hardt y Negri, que tiene como antecedente el
horizonte deleuziano, el sujeto no es un ente que pueda ser producido, a contrario, es un efecto
evanescente de |as cadenas significantes de Lalengua, por lo que el discurso no es resultado de una
“produccién”, sino que mas bien la incluye entre sus lugares. A su vez, la potencia solo puede
funcionar en sus posibilidades deseantes si se admite la “imposibilidad” que la constituye y la
descompleta. Ademés, a partir de lateoria de Freud, la pulsion de muerte funciona de tal manera
gue ella no puede ser una potencia plena que se realiza. Y a eso se afade, en esta linea
psicoanalitica, que lo real sin ley de Lalengua esta excluido del campo del sentido, haciendo
inviable que cualquier dialéctica puede superarlo por lavia de la contradiccion.

Analytica del Sur -4/12- 21.11.2025



Porgue no hay actividad productiva incompatible con el capitalismo. Solo Lalengua, lo que no es
producido, y los seres hablantes que advienen en ella como mortales y sexuados se mantiene
originariamente, de un modo estructural, como aquello que no puede del todo ser integrado dentro
de laldgica privatizante del capital. Y a su vez, aguello que no es todo privatizable, el Comun de
Lalengua, no dispone de una potencia origina que la realice. Se impone, a mi juicio, siempre la
condicion de hacer existir en larealidad un saber-hacer ahi con ese Comun, para comprobar, sin
garantias apriori, s se desea otra cosa que € capital y los modos de gozar que le son inherentes.

El Comun en Badiou

En el caso de este fildsofo, y para entender su propuesta comunista, hay que referirse antes a su
concepcion sistemética de la filosofia. Por eso es preciso demorarse en su pensamiento general a
través de su obra, pues Badiou emerge, queriendo ser él mismo, como un Acontecimiento
filosofico, eligiendo su momento de surgimiento y asi identificarse con el deseo del filosofo.

Cuando la filosofia ya habia postulado su fin inexorable, ensayando unay otra vez su propia
terapéutica con respecto a ese fin, conjugando distintos modos en que la experiencia del fin puede
ser atravesada, durmiendo el suefio de su historia consumada, estando extenuada por el trabajo de
examen filologico de su tradicion, lidiando con su espectro culpable y a la postre habitando en la
academiay el saber enciclopédico, aparece Badiou expresando que ese saber filoséfico no debe
seguir siendo una profesion més, y debe interpelar ala vida en sus apuestas decisivas, proponiendo
un nuevo materialismo. En ese sentido, penso en un acontecimiento que funcionara como una
excepcion en el estado de situacion de los siglos XX y XXI1.'Y decidié habitar su nombre a través
de una filosofia clésicay sistemética, pero radicalmente nueva. Sin duda una apuesta fuerte que
merece ser indagada no solo por los fil6sofos de profesion.

El que su filosofia se pueda caracterizar como clasica se debe a que en ella se abordan, sin rodeos
retoricos, todas |as cuestiones fundamental es que vienen desde su inicio, referidas “a ser en tanto
que ser”. Su filosofia también es sistematica porque la coherencia formal de sus articulaciones se
presenta en cualquier tema, por coyuntural que sea, intentando que la ocasion quede trabajada,
pulida como un diamante, esclarecida por |la verdad l6gica que siempre intenta explicitar su
aparecer. Y nueva porque nunca retrocede, nunca dimite en su anhelo de contemporaneidad, en su
vocacion por atrapar lo real, que aqui y ahora exige ser pensado. Hasta el punto que Badiou se
identifica enteramente con el acto filosofico que cifra su deseo. De ese modo, su filosofia ha
surgido como un acontecimiento, imprevisto, incalculable, sin que pudiera ser totalmente deducido
apartir de los elementos dominantes del estado de la situacion, aunque puedan establ ecerse ciertas
referencias y pensadores de la historia de lafilosofiay a sus maestros franceses contemporaneos.

El acontecimiento, como suplemento excepcional de la situacion, es uno de los conceptos mas
conocidos y populares en la obra de Alain Badiou y merece que se analice algo maés, porque,
¢quién nombra el acontecimiento si é mismo es o que constituye a sujeto y no a revés? ¢Quién
puede designado desde su estructura interna si se trata de un emergente nuevo y tiene que contar
con el sujeto abierto a la posibilidad del acontecimiento? Mas alla de la complejidad de las
distintas respuestas que Badiou ensaya con respecto a esos interrogantes, en cualquier caso, €l
término acontecimiento revela que en el sistema de Badiou lafilosofia no se engendra a partir de si
misma. Al contrario, ami juicio, el sistema de Badiou, empleando una expresion lacaniana, es “ no-
todo”, pues mantiene unarelacion dialéctica con un exterior excepcional que podriamos considerar
“éxtimo” alafilosofia. Y este paso de la excepcion al “no-todo” nunca queda claramente resuelto
en el texto de Badiou, aunque tal vez no sea un déficit suyo, sino el verdadero problema estructural

Analytica del Sur -5/12- 21.11.2025



delafilosofia

En este aspecto es importante despejar 10 que se pueden considerar algunas confusiones, a veces
presentes, en algunas divulgaciones de su obra. La posibilidad que genera el acontecimiento exige
siempre latarea de la formalizacién de las consecuencias del mismo en el mundo. Laruptura que e
acontecimiento instituye como corte de la situacion es la creacion de la posibilidad de que se
instaure un procedimiento de verdad, pero nunca es €l creador milagroso del procedimiento en si
mismo. El acontecimiento no es una gracia que trabaja por si sola, exige siempre la prueba de la
«composibilidad» de los procedimientos. Procedimientos acompaiiados por distintos afectos como
son el entusiasmo para la politica, la alegria producida por el saber matemético, el placer para el
arte o lafelicidad para el amor.

Pero estos afectos en Badiou deben ser captados en su fenomenologia especifica porque estan
despojados de toda promesa de elevacion, incluso la misma experiencia de eternidad o
inmortalidad invocada por Badiou, ésa que nos separa de nuestra condicion animal, no esta
suturada a ningun Dios, yasea €l delareligion, e delosfilésofos 0 € de los poetas.

Claro que eso no impide preguntarse si fidelidad, inmortalidad, eternidad no son acaso el nudo de
unateologialaica, disimulada bajo su axiomética filosofica. No obstante, hay que destacar que la
ausencia de Dios en su pensamiento, traducida por la implacable infinitud laica que las
matematicas ofrecen, no conduce a posiciones habituales del pensamiento contemporaneo como
son el escepticismo, €l nihilismo o €l relativismo, y en este aspecto, reconozco mi afinidad como
también en el temple de animo de Badiou al situar el lugar de un coraje sin esperanzas, pues no hay
otraeleccion si se opta por un pensamiento materialista de nuevo cufio.

Lo curioso e interesante es que el propio Alain Badiou se presenta como un acontecimiento que
quiere cortar e pafio filosofico de su propio tiempo (en este punto no es precisamente modesto), a
proponer su pensamiento desbordando sus antecedentes, y dando curso excepciones que
caracterizan su filosofia con nombres inéditos: platonismo de lo multiple, materialismo de la
excepcion, dialéctica materialista de la verdad o comunismo de la idea. Dilucidar el acance de
estas nominaciones, captarlas en sus tensiones dial écticas, implica un denso recorrido que separala
nocion dialéctica de su version hegeliana, en La teoria del sujeto, en El ser y €l acontecimiento, en
Légica de los mundos y en sus distintas apreciaciones actual es sobre lainmanencia de las verdades.

Al respecto, hay que entender su reinvencion del “materialismo dialéctico”, porque toma
decisiones con respecto a la creacion de un universo simbdlico nuevo, donde |o inconmensurable
encuentra su estatuto 16gico. Asi, encontramos en El ser y el acontecimiento un programa donde la
filosofia vuelve a ser definida en su raiz, como si fuera por primeravez. Y esta pasion de Badiou
por el comienzo absoluto no parece muy distinta de Heidegger, quien deseaba “escuchar” alos
griegos y alos poetas como nunca nadie |os habia escuchado antes, como si hablaran por primera
vez paraél.

No hay ninguna duda de que la obra de Badiou expresa una singularidad irreductible, creando
conceptos para configurar su ontologia matematica de lo multiple puro y su teoria del
acontecimiento como suplemento excepcional y azaroso, del que se ha dado cuenta anteriormente.
Porque a Badiou le importa, en sentido clésico, la esencia de la verdad como procedimiento
genérico, y se puede dar constancia de ello cuando se comprueban cuestiones fundamentales
pensadas en sus obras, como laforma en que el texto El ser y el acontecimiento funciona como un
laboratorio o una fébrica de conceptos, 0 como en la Etica y en San Pablo establece la |6gica del

Analytica del Sur -6/12- 21.11.2025



compromiso subjetivo en un procedimiento de verdad hasta ver en Le nombre et les nombres |os
distintos procedimientos que permiten mostrar a las matematicas como la verdadera “ morada del
Ser”. Sin olvidar una obra como Condiciones, donde se despliegan distintos registros en fecundo
didlogo con la ensefianza antifiloséfica de Lacan, en la cual propone que el amor es una de las
cuatro condiciones de lafilosofia

A las anteriores obras citadas de Badiou para comprender su sistema filosofico, se afiade una que
particularmente interesa en concreto, en relacion a asunto que se viene tratando a lo largo del
apartado, y me refiero al Compendio de metapolitica, al presentar la politica como una actividad
subjetiva, capaz de producir nuevas verdades, pero distanciandose siempre de las categorias
internas del consenso.

Esa politica que, seguiin Badiou, debe ser concebida como el conjunto de procesos que permiten al
colectivo humano discernir posibilidades nuevas con respecto a su destino. Para ello pone en juego
una apuesta sin garantias que denomina Hipotesis comunista, un supuesto tedrico que toma como
punto de partida la existencia de la filosofia de la que se deduciria €l que pueda tener lugar, de un
modo u otro, un proyecto colectivo e igualitario, radicalmente distinto al instaurado por el
capitalismo.

Sin lugar a dudas, su “comunismo filoséfico” estd separado ideal mente de todas sus realizaciones
histéricas. Por todo esto, la situacion filosofica dominante del siglo XX, alin determinada por las
distintas encrucijadas de la hermenéutica, €l positivismo légico y la deconstruccién, o dicho de una
manera méas explicita, la hermenéutica y su tradicion filologica-interpretativa, en relacion a las
metaforas dominantes en |os textos clésicos, o el positivismo |6gico y sus diversos intentos de
curar a la filosofia de los equivocos del sentido, y la deconstruccion y su proyecto de
desestabilizacion tedrica de los grandes filosofemas hegemaonicos remiten para Badiou, a pesar de
sus diferencias evidentes en cuanto a proyectos filoséficos consumados, a una retérica general,
como la denomina el pensador francés, que no esta en condiciones ni esta preparada para lo que
exige actualmente el acto filoséfico y su transmision. Pues segun su, digamos, diagnostico ha
existido un estado en la situacion filosofica que solo una revuelta 6gica puede quebrar, y asi
establecer las condiciones de una nueva eleccion tedrica que vuelva a otorgar a la filosofia la
dignidad perdiday gue le permita recuperar su fuerza original. De tal manera que la posicion de
Badiou pretende distanciarse de la sofistica del giro linglistico propia del “materialismo
democratico”, que solo representa a los cuerpos y a los lenguajes a condicion de rechazar la
verdad.

En definitiva, éste es el “pase’, en sentido lacananiano, que Badiou anhela para la filosofia,
atravesando la durisima prueba de la antifilosofia de Lacan, pero haciéndose cargo de la misma.
Por ello su enemigo a batir es la democraciay el “capital-parlamentarismo”, argumento que ha
permitido en algunos casos una comoda sustraccién de los verdaderos procesos populares que
aceptaron dar la “guerra de posiciones’ en el interior del capital-parlamentarismo. Y es que para
Badiou la figura del militante parece siempre extrafia a los proyectos del “Partido” o de los
movimientos que aspiran a gobernar.

De cualquier forma, me parece indiscutible el peso de la filosofia de Badiou en el panorama
intelectual contemporaneo y en lo concerniente a cuestiones fundamentales de la filosofia
tradicional, siendo muy relevantes para pensar el Comun. Y me refiero sobre todo a la
consideracion que hace Badiou acerca de la multiplicidad sin Uno, o lo que él Ilama el mdltiple
puro, captado por las matematicas, en respuesta al tema del Real lacaniano. Sin embargo, no se

Analytica del Sur -7/12- 21.11.2025



trata de subordinar 1o Real ala ldea, como intenta la construccién llevada a cabo por Badiou, al
menos en algunas ocasiones, ya que subordinar y domesticar o Real lacaniano alaidea platénica
es una operacion donde definitivamente el individuo identificado a su realidad significante no seria
otra cosa que un sujeto muerto. Es extrafio que, conociendo Badiou a Lacan, no perciba que
semejante identidad lograda entre el sujeto y su simbolo sea més bien lalapida que lo eterniza en
su nombre.

Quisiera detenerme en el andlisis que establece Badiou acerca de la figura de San Pablo,
considerado como el fundador de la militancia internacional en comunidad. El pensador francés
insiste en que el acontecimiento excepcional o milagro de la resurreccion que atraviesa la Historia
esta ligado a la fidelidad militante de Pablo, a su entrega a dicho acontecimiento; ello, aunque
Badiou sea ateo y comunista. Sin embargo, entiendo que lo que sucede en la Cruz, el asesinato
consumado, no implica la resurreccion posterior e idéntica del cuerpo ya matado, sino que
manifiesta que “no-Todo” es matable. Es decir, hay algo en el episodio, en la narrativa de la Cruz,
gue tiene la fuerza de una disposicion que se podria llamar salvifica en un sentido muy particular,
al aparecer implicada unadimension “femenina” de la emancipacién, porque lo singular del hecho
de lamuerte de Cristo es laimposibilidad de su desaparicion definitiva.

Al respecto, Peter Brown, en su estudio Por €l ojo de una aguja, da cuenta de la construccion del
cristianismo entre los afios 350 y 550 d.C., designando ese periodo como la época del camello, y a
la cual diferencia de anteriores épocas en las que los primeros cristianos, para entrar en €l Reino de
los Cielos, debian renunciar alatotalidad de sus riquezas siguiendo a través de los Evangelios €l
mandato del Maestro. Sin embargo, progresivamente, |as grandes fortunas comenzaron a negociar
una parte de sus bienes materiales para que el camello pasara por la aguja. Dicho en términos
actuales, lalglesia establece una suerte de inmobiliaria, €l Reino de los Cielos, ala cual se puede
entrar sin renunciar atodas las riquezas. Y eso, en términos de |6gica lacaniana, por paraddjico que
resulte, significa que los primeros cristianos estarian en la l6gica del No-Todo, renunciando de un
modo asceta a sus posesiones, dedicandose exclusivamente a amor infinito a Dios, forma extrema
de apertura a goce del Otro no falico. A diferencia de éstos, los posteriores cristianos -el camello-

al renunciar solo a una parte estarian del lado la légica falica del todo y la excepcioén,
cuantificando y administrando con lalglesiala suma a donar. Esta es una de las razones por las que
Lacan concibe en este contexto alamujer como “la otra carade Dios’.

Volviendo al temade lacruz, si veo un desafio implicito en relacion a un posible exterminio fina o
“mundo apocaliptico”, sabiendo que dicha “solucion final” ha planeado en la Historia desde el
principio y sigue abierta su efectuacion. En ese sentido, prefiero pensar que tal vez en el nlcleo de
cualquier proyecto emancipatorio, de un modo u otro, subsiste siempre algo que no se puede matar
del todo. De lo contrario, no habria aternativa ala posibilidad del exterminio final, porque ¢no hay
acaso en €l interior del dispositivo del capitalismo un programa que realizaria “la pulsion de la
muerte”?, o ¢no hay un anhelo oculto para que la historia humana cumpla por fin su destino: el
exterminio? Y es gque las civilizaciones quieren morir cada una a su manera, tal y como ya decia
Freud, apareciendo el capitalismo como el nombre que globaliza esa voluntad de muerte en las
distintas culturas. Y esta perspectiva me parece valida para las diversas modalidades que
actualmente se presentan en las descripciones del capitalismo: semiocapitalismo, capitalismo
digital, capitalismo de las plataformas. Porque la pulsion de muerte sigue haciendo su trabajo
también en esas variantes del capitalismo “posfordista’.

En resumen, como de una u otra forma se viene diciendo aqui, son muchos los instrumentos
filosoficos que funcionan en Badiou como un tratamiento preliminar a su elaboracion fil osofica.

Analytica del Sur -8/12- 21.11.2025



Sin duda, ami modo de ver, uno de los modos de captar la potencia de su obra es cuando la misma
se realiza discutiendo paso por paso el atravesamiento del fin de la metafisica propuesto por
Heidegger y la antifilosofia sugerida por Lacan. Al realizar esta travesia tedrica, Badiou obtiene un
resultado paraddjico: lafilosofia es siempre universal, pero el Unico fil6sofo que existe es e mismo
Badiovu.

El ComUn en ZiZzek

Las aportaciones de ZiZek en relacion al problema del Comun se derivan de su, digamos,
renovacion del materialismo dialéctico, reescribiendo y reformulando distintos problemas del
marxismo clésico como son: el fetichismo de la mercancia, la ideologia, la lucha de clases, €l
comunismo o las relaciones sociales de produccion. Su concepcidén materialista est4 basada
también en las ensefianzas de Lacan referidas a cuestiones logicas muy relevantes del
“materialismo de lo Real”, e incorporadas por Zizek como, por ejemplo, la dicotomia
contingente/imposible a diferencia del par necesario/posible, oposicion fundamental en la
dialéctica hegeliana. De ese modo, para ZiZek la dialéctica es el movimiento esencial de latension
irremediable que se da entre un nicleo real, imposible y traumatico y sus modos de aparicion
distorsionados y contingentes. Esta concepcion de la dialéctica recoge todas las aportaciones
esenciales del idealismo aleméan, en especial de Hegel, pero pasandolas por la criba lacaniana,
resultando de ello una version renovada de latradicion idealista, al separarse de ella en lo nuclear,
a saber, aqui laRazon y sus “excesos’ constitutivos no se resuelven en la reconciliacién o sintesis
final.

El aterrizaje de Zizek sobre el idealismo aleméan est& absolutamente “lacanizado” y por eso su
retorno a Hegel conlleva el aceptar que la*“ negatividad” no es un momento de mediacion, haciendo
de motor que avanza hacia la superacion donde ella es finalmente reabsorbida. Por €l contrario, y
esto es muy relevante, la negatividad es una brecha ontol dgica que nunca puede ser superada. En
ese sentido se separa radicalmente de la conocida e importante lectura que hace Kojéve de Hegel.
En esta interpretacion de Zizek parece como si Hegel “ya’ hubiera pensado en la division del
sujeto (en el objeto a), en lo real excluido del sentido, haciendo que su movimiento
fenomenol dgico hacia el saber absoluto sea méas bien una experiencia de desgarramiento que
impide el sentido total, a estar el propio saber perforado desde el principio. En suma, cas todas las
grandes teméticas de la ensefianza lacaniana se presentan en Zizek, permitiendo que el relato
hegeliano de caracter teleoldgico estalle definitivamente, reintentando con eso un nuevo Hegel,
pero contando con el sinsentido. De este modo, ZiZek imagina lograr una nueva fundacion del
materialismo dialéctico “curado” del panlogicismo evolutivo y metafisico que se le suele atribuir a
Hegel y que evidentemente dejé unaimpronta enorme en el marxismo canénico.

Sin embargo, Zizek, a pesar de sus lecturas psicoanaliticas, vuelve ainsistir en la caracterizacion
de la |6gica emancipatoria a partir del conflicto dialéctico entre el universal de la Razén y el
universal encarnado por los excluidos, los de la parte sin parte, en expresion de Ranciere, que
automéati camente sabran siempre organizar supuestamente su contraataque. En este punto ZiZek
siempre es ambiguo en su performance tedrica, pues tan pronto se burla del “populismo de
izquierdas® y de sus esfuerzos por conquistar el Estado a través de un proceso emancipador, como
también ironiza sobre los que invocan la potencia del Comun o la verdad del acontecimiento,
ignorando las exigencias de la politica en su vocacion de poder.

La encrucijada entre la Soledad y lo colectivo en Lacan

Analytica del Sur -9/12- 21.11.2025



10

Como ya se expuso, Lacan en ningin momento uso el término Comun, pero si asumidé como
desafio politico propio, que emanaba de su relacion con la experiencia del psicoandlisis, €l que la
Escuela pudiese constituirse como una experiencia colectiva, sin estar dominada por las
identificaciones sostenidas desde €l significante amo. Esta Escuela estaba definida por Lacan como
una base de operaciones relacionadas con el “malestar en la cultura’, por lo que uno de los
interrogantes esenciales era: ¢cOmMo se incorpora un sujeto que ha logrado separarse de las
identificaciones a una instancia colectiva? Es decir, ¢sexiste lo colectivo fuera de su referencia al
significante amo? Aqui resuena la problemética de la multitud como hecho politico refractario a
toda representacion o también la de pueblo de Ernesto Laclau. Y es que un colectivo sin ningln
tipo de nominacién se convierte en una masa amorfa, de lo que resulta muy dificil organizar una
pertenencia que esté mas alla de la identificacion, o en términos freudianos, de la psicologia de las
masas, sin que ello no suponga ni su supresion ni su cancelacion.

Hay gue decir que esos interrogantes anteriores remiten a la encrucijada entre la Soledad y 1o
Colectivo, aladificil distincién entre larelacion colectiva con la causay con €l ideal. Mantenerse
en la causa sin idealizacion implica soportar en la apuesta sin garantias que toda causa conlleva el
retorno de lo reprimido o la repeticién de lo mismo. En este aspecto, soportar €l proyecto de la
causa implica asumir la aparicion de reiteradas formas del obstaculo, de 1o heterogéneo que se
resiste al proyecto, hasta incluso aceptar el fracaso diferido que siempre invita a fracasar una vez
mas de la buena manera. Y es que mientras la causa es el lugar vacio desde el cual el Comun
puede eventualmente engendrarse de modo contingente y retroactivo, el ideal, en cambio, es
siempre la aglutinacion en masa que obtura la invencion del acto politico de enunciacion.
Precisamente, fue este problema el que obligd a Lacan a diferenciar su Escuela de |as Sociedades
analiticas sostenidas an por |6gicas identificatorias.

El precio, si se me permite la expresion, que Lacan tuvo que pagar para concebir una Escuela que
funcionara a contracorriente de las identificaciones fue intentar que se constituyera como un
conjunto inconsistente, como no-Toda, tal como se formula a partir del Seminario XX, cuando
presenta su légica de la sexuacion. A diferencia de una Sociedad regida desde su centro mismo,
por un dispositivo de saber capaz de definir qué es un analista de modo estandar y para todos los
casos. Por ello, Lacan llega a plantear que en el centro mismo de la Escuela debe operar un vacio,
un no saber que ella misma debe contornear con sus procedimientos, pero nunca borrarlos o
colmarlos definitivamente. Cuando este vacio no esta localizado de un modo pertinente, se desliza
ideol 6gi camente su confusion con lanada y, por dltimo, con lanulidad. Esto explica, segin Lacan,
por qué en muchas ocasiones las nulidades son las que terminan al mando de las instituciones,
entre |las cuales estarian incluidas, con mucho gusto por mi parte, los evaluadores y expertos que
dominan hoy en dia. A esta operacion Lacan ladesigné en su dia como la confusion sobre el cero.

Como se ve, latension pensada por Lacan entre la Soledad del sujeto y o colectivo, en su caso
analizada para la construccion de una Escuela, manifiesta claramente el problema esencia de la
encrucijada, relativo al modo en que se puede concebir, por un lado, una transformacion del sujeto
y, a su vez, que la misma pueda llegar a tener como resultado una relacion colectiva, nuevay
distinta, con una causa. Denomino Comun a esta nuevay distinta relacion con la causa, entendida
como un vacio de no saber en los textos que aqui se van presentando. EI Comun esta efectivamente
constitui- do topol 6gicamente por un vacio central y exterior alavez, figuratopolégica ala que
Lacan recurre en diversos momentos de su ensefianza. E insisto en 1o que con otras palabras ya he
dicho en diferentes apartados: toda propuesta de itinerario sobre la emancipacion debe surgir del
hiato constitutivo, dado entre el no saber (la verdad insabida de la situacion) y el saber ya
articulado. Para pensar la |6gica interna de una transformacion politica de izquierdas que no esté

Analytica del Sur -10/12- 21.11.2025



11

dominada enteramente por |la metafisica de una totalidad homogeneizante, a mi modo de ver, hay
gue tener en cuentala funcion central del vacio del no-saber, para abrir una posibilidad al conjunto
abierto e indecidible de los no identificados y asi no quedar atrapados bajo una psicologia de las
masas, construido entonces desde abagjo y articulado con una cadena horizontal y abierta de
equivalencias.

En ese sentido, en mi propuesta hay que contar con el discurso analitico y su experiencia con lo
real, pensando el Comun como algo estructural, previo y anterior atodas las diferencias generadas
por las tradiciones e identidades culturales, pues como ya expuse en otro apartado no lo entiendo
como potencia de tipo deleuziana sino como la respuesta contingente al hiato ontologico que
constituye por igual atodos los seres hablantes, sexuados 'y mortales. A su vez, con ello también
intento renovar la pregunta sobre qué es ser de izquierdas, aceptando razones tales como: a) la
divisién del sujeto esincurable, b) e plus de goce no es cancel able historicamente, ¢) no es posible
ninguna dial éctica de superacion, d) el trabajo de repeticidn de la pulsion de muerte horada los
espejismos de progreso de cualquier civilizacion, €) la politicay el discurso del amo mantienen la
voluntad de que la cosa marche, f) larevolucién es el retorno de lo mismo a mismo lugar -a veces
con consecuencias mortiferas- y por dltimo, que la singularidad del goce y el deseo no es
subsumible en el para todos de la cosa politica del amo.

Tal vez sean precisamente ese tipo de razones, a las que se podrian afiadir otras mas, las que han
provocado que muchos lacanianos se hayan apartado de |os caminos trazados histéricamente por la
izquierda, y que sean los fil6sofos los que vayan viendo con buenos 0jos el pensamiento de Lacan
para renovar aquello que en el marxismo aln ha permanecido impensado: el sujeto en su
materialidad discursiva. Porque, ami juicio, se puede seguir siendo de izquierdas, no a pesar de la
ensefianza de Lacan sino por las derivas que esta ensefianza puede proponer para un itinerario
sobre una emancipacién posmetafisica.

Ello no significa que los caminos de esa ensefianza conduzcan necesariamente a una posicion de
izquierdas. De hecho, vemos a muchos colegas que han sabido construir con argumentos
lacanianos una posicién escéptica en materia politica, 0 un conservadurismo lUcido o una lectura
irénicay en diagonal de los fendmenos politicos. Por tanto, se hace necesario explicitar que, a
pesar de todo, angulos relevantes del pensamiento lacaniano configuran una cdmara de ecos
propicia para que vuelvan aresonar, en todas sus modulaciones, |os asuntos de laizquierda.-

Texto cedido amablemente por el autor. Extraido del libro, Aleman, Jorge: Capitalismo. Crimen
perfecto o Emancipacion. Parte del Capitulo I1. «Itinerarios tedricos sobre la Emancipacion». Ned
ediciones, Barcelona; 2018.-.

This entry was posted on Monday, November 11th, 2019 at 1:19 am and isfiled under 9, Sintomas
You can follow any responses to this entry through the Comments (RSS) feed. You can leave a
response, or trackback from your own site.

Analytica del Sur -11/12- 21.11.2025


https://analyticadelsur.com.ar/category/9/
https://analyticadelsur.com.ar/category/sintomas/
https://analyticadelsur.com.ar/comments/feed/
https://analyticadelsur.com.ar/analisis-del-comun/trackback/

12

Analytica del Sur -12/12- 21.11.2025



	Analytica del Sur
	Análisis del Común


